
`  

 

 

 

 

  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 229 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

AL-MUQADDIMAH – Journal Of Educational and Religious Perspectives e – ISSN : 3109-7219 

Homepage  : https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index  Al-Muqaddimah Vol. 2, No. 1, January 2026 

Email  : admin@jurnal-muqaddimah.or.id  Page. 229 - 235 

  

 
DINAMIKA INKARUSSUNNAH DI INDONESIA:  

TINJAUAN HISTORIS-FENOMENOLOGIS DARI  

MASA KLASIK KE ERA MODERN 
 

Wirdiah Assyahara1, Rahmah Arisa2, Muhammad Fitriyadi3  

Fakultas Tarbiyah dan Keguruan,  

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia  

Email: wirdiahassyahara18@gmail.com1, rahmaharisa23@gmail.com2, 

muhammad.fitriyadi@uin-suska.ac.id3   

 

 

  Abstract  

Keywords: 

Inkarussunnah,  

Sunnah Authority, 

Indonesia,  

Historical Approach, 

Phenomenology, 

 

 The Sunnah is a crucial foundation of Islamic teachings, yet 

its authority faces persistent challenges from the 

Inkarussunnah movement. While theoretical frameworks 

regarding Sunnah rejecters exist, a research gap remains in 

linking its historical evolution to specific manifestations in 

Indonesia. This study aims to trace the transformation of 

Inkarussunnah from the classical to the modern era and 

analyze its unique characteristics in Indonesia. Employing a 

qualitative-descriptive library research method, this study 

integrates historical and phenomenological approaches to 

uncover the motives behind the rejection of Hadith authority. 

Findings reveal that Inkarussunnah evolved from sporadic 

classical theological debates into organized modern socio-

intellectual movements centered on rationalization. In 

Indonesia, this phenomenon was driven by figures such as 

Dalimi Lubis and Nazwar Syamsu through the claim of iktifā’ 

bil-Qur’ān. Crucially, this rejection triggers an 

epistemological crisis and fundamental alterations in 

worship practices, which inherently contradict the Qur'anic 

mandate of obedience to the Prophet. 

 

  Abstrak  

Kata Kunci :  

Inkarussunnah, 

Otoritas Sunah,  

Indonesia,  

Pendekatan Historis, 

Fenomenologi. 

 

 

 

 

 

 

 Sunah menempati posisi krusial sebagai fondasi autentik 

ajaran Islam, namun otoritasnya terus menghadapi 

tantangan serius melalui fenomena Inkarussunnah. 

Meskipun klasifikasi teoretis pengingkar sunah telah banyak 

dibahas, terdapat celah penelitian dalam mengaitkan evolusi 

sejarahnya dengan manifestasi nyata di Indonesia. 

Penelitian ini bertujuan melacak transformasi 

Inkarussunnah dari masa klasik hingga modern serta 

membedah karakteristik unik gerakannya di tanah air. 

Menggunakan metode kualitatif deskriptif melalui studi 

kepustakaan, studi ini mengintegrasikan pendekatan historis 

dan fenomenologis untuk menggali motif di balik penolakan 

otoritas hadis. Hasil penelitian mengungkap bahwa 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://share.google/Ie6j2TCtAlBNSZban
https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index
mailto:admin@jurnal-muqaddimah.or.id
mailto:wirdiahassyahara18@gmail.com1
mailto:rahmaharisa23@gmail.com2
mailto:muhammad.fitriyadi@uin-suska.ac.id3


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 230 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

 

PENDAHULUAN 

Islam sebagai dinullah memiliki dua sumber utama yang menjadi fondasi seluruh 

ajarannya, yaitu al-Qur’an dan al-Hadits. Sumber yang disebut terakhir ini sering pula 

dinamakan al-Sunnah, yang pada hakikatnya merupakan penjabaran autentik dari sumber 

yang pertama. Dalam kaitan ini, fungsi sunnah menjadi sangat strategis bagi kehidupan 

umat Islam karena dasar-dasar ajaran Islam yang terdapat di dalam al-Qur’an memerlukan 

penjelasan dan rincian teknis agar dapat dilaksanakan secara benar. Rincian serta 

penjelasan tersebut tertuang di dalam sunnah, sehingga hubungan antara keduanya begitu 

erat dan tidak dapat dipisahkan. Bahkan, Imam Auza'i memberikan penekanan bahwa al-

Qur’an lebih membutuhkan sunnah daripada kebutuhan sunnah terhadap al-Qur’an dalam 

konteks operasionalisasi hukum. (Zarkasih, 2012) 

Namun, dalam perjalanan sejarahnya, posisi dan fungsi sunnah yang sangat 

strategis tersebut ternyata tidak hanya mengalami distorsi atau pemalsuan, tetapi juga 

diingkari secara total oleh kalangan tertentu. Fenomena ini cukup ironis mengingat 

kelompok pengingkar tersebut secara tidak disadari tetap melaksanakan ibadah praktis 

seperti shalat, zakat, dan haji yang rincian tata caranya hanya diperoleh melalui hadis 

Nabi. Sejak masa awal hingga era kontemporer, telah muncul kelompok atau pemikiran 

yang secara tegas menolak atau meragukan otoritas sunnah sebagai sumber hukum, yang 

secara terminologis dikenal sebagai Inkarussunnah, Ingkar al-Sunnah, atau Inkar 

Hadis.(Jamaluddin, 2023) 

 Fenomena Inkarussunnah ini bukan sekadar persoalan teologis atau perdebatan teks 

semata, melainkan manifestasi dari krisis epistemologi yang berdampak langsung terhadap 

integritas praktik keagamaan dan tatanan hukum Islam secara luas. Penolakan terhadap hadis 

berarti menafikan sebagian besar rincian syariat yang bersumber dari Rasulullah SAW, yang pada 

akhirnya berpotensi menimbulkan kekacauan dalam pelaksanaan ibadah di tengah masyarakat. 

Meskipun kajian terdahulu telah memberikan fondasi mengenai tipologi pengingkar sunnah 

secara teoretis (Afwadzi, 2018) (Mursidin, 2022), masih terdapat ruang kosong dalam literatur 

yang menghubungkan teori tersebut dengan realitas sejarah yang spesifik dan dinamis. Oleh 

karena itu, penelitian ini berupaya mengisi celah tersebut dengan menggunakan pendekatan 

historis untuk melacak akar masalah, serta pendekatan fenomenologis untuk membedah motif 

kesadaran di balik penolakan otoritas sunnah. 

Artikel ini membatasi ruang lingkup kajiannya pada analisis dinamika pemikiran 

Inkarussunnah sejak masa klasik hingga era modern, dengan sorotan khusus pada 

 Inkarussunnah berevolusi dari perdebatan teologis sporadis 

menjadi gerakan sosial-intelektual terorganisir yang 

mengusung semangat rasionalisme. Di Indonesia, fenomena 

ini dimotori oleh tokoh seperti Dalimi Lubis dan Nazwar 

Syamsu melalui klaim utama iktifā’ bil-Qur’ān. Temuan 

signifikan menunjukkan bahwa penolakan ini tidak hanya 

memicu krisis epistemologis, tetapi juga berimplikasi pada 

perombakan praktik ibadah fundamental yang secara hakiki 

kontradiktif dengan perintah ketaatan kepada Rasul dalam 

Al-Qur’an. 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 

4.0 license 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 231 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

manifestasinya di Indonesia. Fokus penelitian diarahkan pada bagaimana narasi 

penolakan hadis berevolusi dari perdebatan diskursif di masa lampau (Suhandi, 2015) 

menjadi sebuah fenomena kesadaran keagamaan yang nyata di tanah air melalui tokoh-

tokoh seperti Dalimi Lubis dan Nazwar Syamsu (Hakim et al., 2024). Melalui lensa 

historis-fenomenologis, tulisan ini berupaya menjawab problematika mengenai evolusi 

pengertian Inkarussunnah, kronologi kemunculannya yang kompleks, hingga 

karakteristik unik pemikirannya dalam konstelasi intelektual Islam kontemporer di 

Indonesia yang diulas secara singkat oleh Martono (Martono, 2024). 

Kehadiran kajian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang utuh dan 

objektif, sehingga pembaca tidak terjebak pada pemahaman yang parsial terhadap 

gerakan Inkarussunnah. Lebih jauh lagi, artikel ini diposisikan sebagai respons ilmiah 

yang konstruktif terhadap berbagai tantangan intelektual yang menggugat otoritas hadis 

sebagai sumber hukum kedua. Dengan mensintesis pandangan historis dan data 

fenomenologis, kajian ini tidak hanya bertujuan memperkokoh kedudukan sunnah dalam 

epistemologi Islam, tetapi juga menawarkan kontribusi metodologis bagi pengembangan 

studi hadis di masa depan dalam menghadapi arus pemikiran modern yang semakin 

kompleks. 
 

TINJAUAN PUSTAKA  

Kajian mengenai Inkarussunnah dalam literatur akademik kontemporer berfokus 

pada dua pilar utama, yaitu klasifikasi ideologi dan dinamika sejarahnya. (Afwadzi, 2018) 

dan (Mursidin, 2022) memberikan fondasi penting mengenai definisi dan tipologi 

pengingkar sunnah, yang membantu dalam memetakan sejauh mana sebuah kelompok 

menolak otoritas hadis. Namun, penelitian-penelitian tersebut cenderung bersifat teoretis. 

Tulisan ini bertujuan mengisi celah tersebut dengan menarik keterkaitan antara teori 

klasifikasi tersebut dengan realitas sejarah yang lebih spesifik, sebagaimana yang 

dipaparkan oleh (Suhandi, 2015) mengenai akar Inkarussunnah yang telah ada sejak masa 

klasik namun mengalami transformasi bentuk di era modern. 

       Fokus utama yang ingin ditonjolkan dalam artikel ini adalah bagaimana 

Inkarussunnah bukan sekadar perdebatan teks di masa lalu, melainkan sebuah fenomena 

kesadaran yang nyata di Indonesia. Literatur dari (Hakim et al., 2024) mengenai tokoh-

tokoh lokal seperti Dalimi Lubis dan Nazwar Syamsu menunjukkan bahwa penolakan 

terhadap hadis memiliki pola penyebaran dan karakteristik praktik yang unik di tanah air. 

Dengan membandingkan temuan historis klasik dan fenomena modern di Indonesia yang 

diulas oleh (Martono, 2024), tinjauan pustaka ini menegaskan bahwa terdapat krisis 

epistemologis yang konsisten terjadi. Oleh karena itu, artikel ini memosisikan diri untuk 

mensintesis pandangan-pandangan tersebut guna membuktikan bahwa pemahaman 

terhadap Inkarussunnah harus dilakukan secara utuh melalui pendekatan historis 

sekaligus fenomenologis agar tidak terjebak pada pemahaman yang parsial. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan jenis studi 

kepustakaan (library research) (Dalglish et al., 2020). Melalui pendekatan historis, 

peneliti melacak kronologi dan dinamika gerakan Inkarussunnah dari masa klasik hingga 

modern. Secara simultan, pendekatan fenomenologis diterapkan untuk membedah aspek 

kesadaran dan motif intelektual di balik penolakan terhadap sunnah. Objek kajian dalam 

tulisan ini difokuskan pada teks-teks dan dokumen sejarah yang merepresentasikan 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 232 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

pemikiran kelompok tersebut. 

Sumber data dihimpun dari literatur primer berupa karya tokoh-tokoh utama 

pengusung paham Inkarussunnah serta literatur sekunder dari jurnal ilmiah, buku, dan 

hasil penelitian terdahulu yang relevan. Pengumpulan data dilakukan melalui teknik 

dokumentasi dengan mencatat serta mengklasifikasi temuan sesuai fokus masalah. Data 

yang terkumpul kemudian diuji keabsahannya melalui kritik sumber untuk memastikan 

autentisitas materi yang dikaji. 

Analisis data dilakukan secara sistematis melalui tahap reduksi, interpretasi, dan 

sintesis (Mezmir, 2020). Dalam aspek historis, peneliti menyusun narasi sejarah yang 

runtut, sementara dalam aspek fenomenologis, peneliti melakukan "pemberangkatan" 

(epoche) untuk memahami esensi pemikiran subjek secara objektif (Prayogi & 

Pekalongan, n.d.). Seluruh hasil analisis disajikan secara deskriptif-analitis guna 

memberikan gambaran komprehensif mengenai fenomena Inkarussunnah dalam lintasan 

sejarah dan kesadaran keagamaan umat Islam. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Dinamika Historis dan Transformasi Tipologi Inkarussunnah dari Masa Klasik ke 

Modern 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Inkarussunnah secara etimologis berakar 

dari penolakan (inkar) terhadap jalan atau tata cara (sunnah) Nabi Muhammad SAW. 

Secara terminologis, fenomena ini merupakan paham yang menolak hadis sebagai sumber 

hukum kedua setelah Al-Qur'an (Afwadzi, 2018) (Mursidin, 2022). Temuan sejarah 

mengonfirmasi bahwa gejala ini telah muncul sejak masa sahabat secara individual, 

namun baru mengkristal menjadi gerakan intelektual pada abad ke-2 Hijriyah. Imam 

Syafi'i (150–204 H) menjadi tokoh sentral yang merespons fenomena ini melalui karya 

monumentalnya, Al-Risālah, dengan mengklasifikasikan pengingkar sunnah ke dalam 

tiga tipologi: penolak total, penolak hadis yang tidak eksplisit dalam Al-Qur'an, dan 

penolak hadis ahad (Siregar, 2025) (Suhandi, 2015) (Amrin & Ilmu, 2022). 

Memasuki era modern pada abad ke-19 hingga ke-20, penolakan terhadap sunnah 

bertransformasi dari sekadar perdebatan teologis yang bersifat sporadis menjadi gerakan 

sosial-intelektual yang lebih terorganisir dengan mengusung semboyan Qur’aniyyūn atau 

al-Qur’ān kafā (cukup Al-Qur'an saja). Fenomena ini pertama kali menguat di Mesir pada 

masa Syaikh Muhammad Abduh yang memberikan penekanan kuat pada rasionalisasi 

ajaran Islam agar selaras dengan tuntutan zaman, sebuah gagasan yang kemudian 

menyebar luas ke Asia Selatan melalui tokoh-tokoh seperti Ghulam Ahmad Parwez 

hingga akhirnya menjangkau konstelasi pemikiran di Asia Tenggara (Dewi et al., 2025) 

(Maulida, 2014). Berbeda secara fundamental dengan karakteristik masa klasik, 

Inkarussunnah modern membawa misi "pemurnian Islam" dengan upaya melepaskan diri 

dari apa yang mereka klaim sebagai dominasi tradisi ulama klasik dan sistem otoritas 

sanad hadis. Mereka cenderung memandang hadis bukan sebagai bagian dari wahyu yang 

otoritatif, melainkan sekadar produk sejarah atau "cerita manusia" yang dibukukan 

berabad-abad setelah wafatnya Nabi, sehingga dianggap tidak lagi relevan atau bahkan 

kontradiktif dengan standar sains dan dinamika modernitas (Amrin, 2023) (Martono, 

2024).  

 

 

Fenomenologi Inkarussunnah di Indonesia: Tokoh, Gerakan, dan Pola Penyebaran 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 233 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Dalam konteks Indonesia, fenomena Inkarussunnah muncul secara nyata sejak 

awal 1980-an dengan pusat aktivitas di Jakarta, Bogor, Tegal, dan Sumatra Barat. Secara 

fenomenologis, gerakan ini tidak lagi bersifat individual, melainkan tampil sebagai 

kelompok terorganisir seperti Majelis Qur’ani. Penelitian ini memetakan beberapa tokoh 

kunci, di antaranya Dalimi Lubis dan Nazwar Syamsu di Sumatra Barat yang menegaskan 

Al-Qur'an sebagai satu-satunya sumber hukum, serta Ir. M. Ircham Sutarto yang secara 

radikal menyebut hadis sebagai cerita fiktif (Hakim et al., 2024) (Handika, n.d.). 

Karakteristik penyebaran paham ini di tanah air dilakukan secara masif melalui literatur, 

kaset ceramah, hingga diktat-diktat yang mendorong pembaca untuk bersikap skeptis 

terhadap otoritas sanad hadis. 

Analisis Kontroversial: Klaim Iktifā’ bil-Qur’an dan Dampaknya terhadap Praktik 

Ibadah 

Temuan penelitian mengungkap adanya tiga argumen utama yang menjadi 

pijakan kelompok Inkarussunnah di Indonesia. Pertama, klaim iktifā' bil-Qur'an yang 

membatalkan fungsi sunnah sebagai bayan (penjelas), didasarkan pada penafsiran literal 

terhadap ayat-ayat QS. Al-An’am: 38:   ..... شَيْءٍ  مِنْ  الْكِتٰبِ  فِى  طْناَ  فَرَّ  Tidak Kami“  ۝٣ مَا 

tinggalkan sesuatu pun dalam Kitab (Al-Qur’an) ini.”  Lalu QS. An-Nahl: 89:   لََّّ مَنْ اتَىَ  ا

َ بِقلَْبٍ سَلِيْمٍ    Dan Kami turunkan kepadamu Al-Kitab (Al-Qur’an) untuk menjelaskan“  ۝٨٩ اللّٰه

segala sesuatu…” Kelompok ini menafsirkan ayat-ayat tersebut secara literal, sehingga 

menolak kebutuhan akan Sunnah sebagai penjelas (Junaid, 2022). Kedua, munculnya 

tuduhan konspiratif bahwa hadis merupakan "karangan Yahudi" untuk merusak Islam 

dari dalam (Kareem, 2022). Ketiga, penolakan ini berimplikasi langsung pada perbedaan 

praktik ibadah yang menyolok. Sebagaimana yang dipraktikkan oleh kelompok H. 

Abdurrahman dan H. Sanwani, mereka menolak azan, iqamah, serta mengubah tata cara 

salat (jumlah rakaat dan gerakan) karena menganggap detail ritual tersebut tidak 

ditemukan secara eksplisit dalam Al-Qur'an (Martono, 2024) 

Respons Otoritas dan Kedudukan Sunnah dalam Epistemologi Islam 

Penyebaran paham ini yang mencapai puncaknya pada tahun 1983–1985 memicu 

respons tegas dari pemerintah dan ulama. Pemerintah melalui Surat Edaran Menteri 

Agama RI Nomor D.III/KW.00/2965/1983 secara resmi menolak paham Inkarussunnah 

dan menegaskan bahwa sunnah memiliki kedudukan mutlak sebagai sumber hukum 

kedua (Amrin, 2023). Para ulama dan akademisi menekankan bahwa sunnah memiliki 

fungsi vital sebagai bayan tafsir, bayan tafshil, hingga bayan tasyri’ yang tanpa 

kehadirannya, dimensi praktis Islam tidak dapat diamalkan secara utuh (Martono, 2024). 

Secara epistemologis, posisi sunnah ditegaskan melalui perintah Al-Qur’an untuk 

menaati Rasul, sebagaimana termaktub dalam QS. An-Nisa’: 59 dan QS. Al-Hasyr: 7. 

Sunnah bukan hanya berfungsi sebagai penjelas (bayan) atas ayat-ayat yang global 

(mujmal), tetapi juga sebagai penetap hukum independen (tasyri’ mustaqil) selama tidak 

bertentangan dengan prinsip Al-Qur’an (Maulana et al., 2020). Dengan demikian, 

penolakan terhadap otoritas sunnah melalui dalih hanya berpegang pada Al-Qur’an 

(iktifā’ bil-Qur'an) pada hakikatnya bertentangan dengan prinsip dasar yang 

diperintahkan oleh Al-Qur’an itu sendiri (Iqbal, 2010) (Afwadzi, 2018). 

 

KESIMPULAN 

Artikel ini menunjukkan bahwa fenomena Inkarussunnah bukanlah sebuah 

gerakan statis, melainkan sebuah transformasi pemikiran yang berevolusi dari perdebatan 

teologis pada masa klasik menuju gerakan sosial-intelektual yang terorganisir di era 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 234 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

modern. Di Indonesia, fenomena ini mencapai titik krusialnya pada dekade 1980-an 

melalui tokoh-tokoh seperti Dalimi Lubis dan Nazwar Syamsu yang membawa klaim 

iktifā’ bil-Qur’ān. Karakteristik utama yang ditemukan adalah adanya krisis 

epistemologis di mana penolakan terhadap otoritas sunnah sebagai bayān (penjelas) 

berdampak langsung pada perombakan praktik ibadah yang fundamental. Secara teologis, 

penelitian ini menegaskan bahwa sunnah tetap menjadi fondasi yang tidak terpisahkan 

dari Al-Qur’an dalam struktur hukum Islam, sehingga upaya menafikannya justru akan 

meruntuhkan operasionalisasi syariat itu sendiri. 

Implikasi praktis dari temuan ini menekankan urgensi penguatan literasi 

metodologi studi hadis di lembaga pendidikan Islam dan masyarakat luas untuk 

membendung narasi skeptisisme terhadap otoritas Rasulullah SAW. Selain itu, kebijakan 

pemerintah dan peran ulama dalam memberikan edukasi yang konstruktif tetap menjadi 

instrumen penting guna menjaga stabilitas praktik keagamaan agar terhindar dari 

kekacauan ritual yang berpotensi memicu kerawanan sosial. 

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena sepenuhnya 

bersandar pada metode studi kepustakaan dan dokumen sejarah, sehingga belum mampu 

memotret dinamika sosiologis dari penganut paham ini secara langsung di lapangan. 

Ruang lingkup kajian pun masih terbatas pada tokoh-tokoh era 1980-an dan belum 

mendalami transformasi gerakan ini di ruang digital kontemporer. Sebagai saran bagi 

peneliti selanjutnya, disarankan untuk melakukan studi lapangan atau etnografi digital 

guna memetakan bagaimana paham "Qur’an Alone" berkembang di media sosial dan 

bagaimana respons generasi muslim milenial serta Gen-Z terhadap narasi tersebut dalam 

konteks modernitas saat ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Afwadzi, B. (2018). Epistemologi Ingkar Al-Sunnah: Telaah Pemikiran Kassim Ahmad. 

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an Dan Tafsir, 1(2), 121–144. 

Amrin. (2023). UNDERSTANDING INKARUL HADITH IN THE ISLAMIC WORLD 

AND MOVEMENTS IN INDONESIA. El-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis Dan 

Integrasi Ilmu Http://Jurnal.Radenfatah.Ac.Id/Index.Php/Elsunnah Vol. 2. No. 2 

Januari-Juni 2022 M/1443 H UNDERSTANDING, 4(1), 1–12. 

Amrin, & Ilmu, I. (2022). Understanding inkarul hadith in the islamic world and 

movements in indonesia. El-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis Dan Integrasi Ilmu, 2(2). 

Dalglish, S. L., Khalid, H., & McMahon, S. A. (2020). Document analysis in health policy 

research: The READ approach. Health Policy and Planning, 35(10), 1424–1431. 

https://doi.org/10.1093/heapol/czaa064 

Dewi, N., Nizam, A., & Khairat, U. (2025). Pembaruan Peradaban Islam Di Mesir. 

Borneo : Journal of Islamic Studies, 5(2), 94–110. 

https://doi.org/10.37567/borneo.v5i2.3503 

Hakim, L., Yasti, S. A., & Ananda, Y. (2024). The Rejection of Prophetic Traditions: 

Analyzing the Inkar Sunnah Movement in West Sumatra, Indonesia. Jurnal Studi 

Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 25(2), 272–295. 

https://doi.org/10.14421/qh.v25i2.5516 

Handika, C. (n.d.). INKAR AL-SUNNAH DI INDONESIA (Studi Analisis Tentang 

Pemikiran Inkar al-Sunnah Ir. M. Ircham Sutarto). Al-Din: Jurnal Dakwah Dan 

Sosial Keagamaan, 1–11. 

Iqbal, M. (2010). Metode Penafsiran al-Qur’an M. Quraish Shihab. Tsaqafah, 6(2), 248. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 235 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v6i2.120 

Jamaluddin. (2023). Hadis sebagai Sumber Ajaran (Nāṣir dan Inkār al-Sunnah). Jurnal 

Kajian Hadis, 1(2), 120–132. https://doi.org/10.36701/jawamiulkalim.v1i2.1064 

Junaid, J. bin. (2022). INGKAR SUNNAH DALAM SOROTAN IMAM SYAFI’I Oleh: 

Junaid Bin Junaid. JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 1–12. 

Kareem,  luqman khudur dan abdul wahab. (2022). The Quranists in the Modern Era: 

Their Opinions and Characteristics. ZANCO Journal of Humanity Sciences, 26(4), 

223–238. https://doi.org/10.21271/zjhs.26.4.14 

Martono, F. (2024). Penyebaran Paham Ingkar Sunnah Modern. DIRAYAH : Jurnal Ilmu 

Hadis, 4(2), 138–149. https://doi.org/10.62359/dirayah.v4i2.210 

Maulana, T., Hidayat, W., Zulheldi, & Yusna, D. (2020). HE POSITION OF SUNNAH 

AS A SOURCE OF ISLAMIC LAW IN A NEW PERSPECTIVE IN ITS TYPES. 

Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 5(1), 51–70. 

https://doi.org/10.29240/jhi.v5i1.1235 

Maulida, A. (2014). Ingkar sunnah dari kalangan muslim dalam lintasan sejarah. Al-

Tadabbur: Jurnal Ilmu Alquran Dan Tafsir, 1(1), 137–140. 

Mezmir, E. A. (2020). Qualitative Data Analysis : An Overview of Data Reduction , Data 

Display and Interpretation. 10(21), 15–27. https://doi.org/10.7176/RHSS/10-21-02 

Mursidin, I. I. (2022). Ingkar Sunnah (Argumen dan Tokohnya). Jurnal Ilmu Hadis, 1(2), 

1–21. 

Prayogi, A., & Pekalongan, I. (n.d.). Pendekatan Kualitatif dalam Ilmu Sejarah : Sebuah 

Telaah Konseptual. 5, 240–254. 

Siregar, I. (2025). INGKAR SUNNAH (Telaah Pemikiran terhadap Hadis). AL ISNAD: 

Journal of Indonesian Hadith Studies, 5(2), 99–110. 

https://doi.org/10.51875/alisnad.v5i2.501 

Suhandi. (2015). Ingkar Sunnah (Sejarah, Argumentasi, dan Respon Ulama Hadits). Al-

Dzikra Jurnal, 9(1). 

Zarkasih, Z. (2012). Inkar Sunah: Asal Usul dan Perkembangan Pemikiran Inkar Sunah 

di Dunia Islam. Toleransi, 4(1), 81–96. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

