
`  

 

 

 

 

  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 174 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

AL-MUQADDIMAH – Journal Of Educational and Religious Perspectives e – ISSN : 3109-7219 

Homepage  : https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index  Al-Muqaddimah Vol. 2, No. 1, January 2026 

Email  : admin@jurnal-muqaddimah.or.id  Page. 174 – 186 

  

 
KONSEP MULTILAYER RUH DALAM AL-QUR'AN:  

ANALISIS INTERDISIPLINER 

 
Amrinuddin1, Alfan Zuhdi2, Agustiar3 

Magister Pendidikan Bahasa Arab, Program Pasca Sarjana,  

Universitas Islam Negeri Syarif Kasim Riau, Indonesia 

Email: amrinuddinharahap@gmail.com1, Alfanzuhdi01@gmail.com2,  

Agustiar@uin-suska.ac.id3 

 

 

  Abstract  

Keywords: 

Concept, 

Multi-Layer, 

Spirit, 

Al-Qur’an. 

 The study of the concept of ruh in the Qur'an is one of the 

most complex and multidimensional discussions in Islamic 

theology. The term ruh not only represents a metaphysical 

entity breathed into humans by Allah, but also has layered 

theological, philosophical, and spiritual meanings. This 

study aims to analyze the meaning of ruh in the Qur'an based 

on classical and modern interpretive approaches and relate 

it to the views of Islamic philosophers such as Ibn Sina, Al-

Ghazali, and Fakhr al-Din al-Razi. The research method 

used is a literature study with qualitative analysis of primary 

sources of interpretation and Islamic philosophical 

literature. The results of the study show that the spirit has a 

diversity of meanings that include the dimensions of 

biological life, intellectual consciousness, and divine 

radiance. In addition, a comprehensive understanding of the 

spirit has implications for the formation of spiritual 

character and Islamic education oriented towards the 

development of human spiritual potential. 

 

  Abstrak  

Kata Kunci:  
Konsep, 

Multi Layer, 

Ruh, 

Al-Qur’an 

 

 Kajian mengenai konsep ruh dalam Al-Qur’an merupakan 

salah satu pembahasan yang paling kompleks dan 

multidimensi dalam teologi Islam. Istilah ruh tidak hanya 

merepresentasikan entitas metafisik yang ditiupkan Allah 

kepada manusia, tetapi juga mengandung makna teologis, 

filosofis, dan spiritual yang berlapis. Penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis makna ruh dalam Al-Qur’an 

berdasarkan pendekatan tafsir klasik dan modern serta 

mengaitkannya dengan pandangan para filsuf Islam seperti 

Ibnu Sina, Al-Ghazali, dan Fakhr al-Din al-Razi. Metode 

penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan dengan 

analisis kualitatif terhadap sumber-sumber primer tafsir dan 

literatur filsafat Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

ruh memiliki keberagaman makna yang meliputi dimensi 

kehidupan biologis, kesadaran intelektual, dan pancaran 

ilahi. Selain itu, pemahaman yang komprehensif tentang ruh 

berimplikasi pada pembentukan karakter spiritual dan 

pendidikan Islam yang berorientasi pada pengembangan 

potensi ruhani manusia. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://share.google/Ie6j2TCtAlBNSZban
https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index
mailto:admin@jurnal-muqaddimah.or.id
mailto:amrinuddinharahap@gmail.com
mailto:Alfanzuhdi01@gmail.com
mailto:2
mailto:Agustiar@uin-suska.ac.id


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 175 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

 

PENDAHULUAN 
Konsep ruh dalam Al-Qur’an merupakan salahsatu tema sentral yang sering 

menimbulkan perdebatan di kalangan mufasir, teolog, dan filsuf Muslim (Ulfa, 2024). Dalam 

berbagai ayat Al-Qur’an, istilah ruh digunakan dalam konteks yang berbeda-beda terkadang 

menunjuk pada kehidupan biologis, kadang bermakna wahyu, dan kadang pula diidentikkan 

dengan substansi ilahiah yang menjadi sumber kesadaran manusia (Lubis, 2020). Kompleksitas 

makna ini menjadikan kajian tentang ruh bukan sekadar pembahasan metafisik, melainkan juga 

refleksi mendalam tentang hakikat manusia, kehidupan, dan hubungan dengan Tuhan (Sakunab 

& Riyanto, 2023). 

Al-Qur’an sendiri menyinggung persoalan ruh dengan cara yang penuh hikmah dan 

ketersembunyian. Dalam QS. Al-Isra’ [17]:85 disebutkan:“Dan mereka bertanya kepadamu 

tentang ruh. Katakanlah: Ruh itu termasuk urusan Tuhanku, dan tidaklah kamu diberi 

pengetahuan melainkan sedikit”. Ayat ini menggambarkan bahwa hakikat ruh merupakan 

wilayah metafisik yang tidak dapat dijangkau sepenuhnya oleh akal manusia (Rohman, 2025). 

Namun demikian, Al-Qur’an tetap memberikan petunjuk yang cukup untuk memahami ruh 

sebagai aspek esensial dari keberadaan manusia (Panjaitan et al., 2024). 

Dari perspektif teologis, ruh menjadi penanda kehidupan dan kemuliaan manusia sebagai 

makhluk yang ditiupkan unsur Ilahi (QS. As-Sajdah [32]:9). Sementara itu, dalam dimensi 

filosofis, ruh dipahami sebagai substansi rasional dan immaterial yang menjadi penggerak jasad, 

sebagaimana diuraikan oleh para filsuf Muslim klasik (Azwar et al., 2025). Dalam konteks 

spiritualitas dan pendidikan Islam, pemahaman tentang ruh sangat penting untuk membangun 

manusia paripurna (insān kāmil) yang seimbang antara dimensi jasmani dan ruhani (Kurnia et al., 

2025). Dengan demikian, kajian mendalam mengenai konsep ruh menjadi sangat pengting, karena 

bersinggungan langsung dengan keimanan kita sebagai ummat muslim. 

 

TINJAUAN PUSTAKA  
Tentunya memahami bagaimana konsep ruh dalam al Quran sudah banyak dilakukan, 

seperti kajian oleh: Ismail Pane (Pane, 2024) yang berjudul Dilālah Makna Rūḥ dalam Penafsiran 

Ibnu Katsīr dan Quraish Shihab berfokus pada interpretasi istilah rūḥ dalam Al-Qur’an. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengklarifikasi makna serta ragam penafsiran istilah rūḥ dalam Al-

Qur’an, khususnya dalam konteks pemahamannya sebagai ruh, utusan, atau bahkan Al-Qur’an itu 

sendiri. Metode yang digunakan adalah tafsir muqāran (komparatif), dengan membandingkan 

ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan istilah rūḥ dengan ayat-ayat lain, hadis, serta berbagai 

penafsiran ulama. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ibnu Katsīr dan Quraish Shihab memiliki 

kesepahaman bahwa istilah rūḥ merujuk pada sesuatu yang memungkinkan makhluk hidup untuk 

hidup, serta dapat bermakna utusan seperti Malaikat Jibril, Al-Qur’an, maupun bentuk 

pertolongan Allah Swt. Meskipun demikian, keduanya tidak mengemukakan definisi atau 

konseptualisasi yang eksplisit mengenai hakikat rūḥ, melainkan lebih banyak menyajikan dan 

mengompilasi pandangan para sarjana dan mufasir sebelumnya. 

Penelitian Zaenatul Hakamah(Hakamah, 2015), dalam karyanya Ruh dalam Perspektif 

Al-Qur’an dan Sains Modern, mengkaji bagaimana konsep ruh dapat dipahami melalui 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 

4.0 license 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 176 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

pendekatan ilmiah. Hikamah menekankan pentingnya peran sains dan ilmu pengetahuan dalam 

upaya memahami ruh, serta menjelaskan kemungkinan ruh dijadikan sebagai objek kajian dalam 

penelitian ilmiah. Penelitian tersebut mencakup berbagai konteks dan makna ruh yang terdapat 

dalam Al-Qur’an, sekaligus membahas bagaimana ruh dapat diidentifikasi dan didefinisikan 

melalui pendekatan sains dan metodologi ilmiah modern. 

Tesisi ulfa (Ulfa, 2024) juga telah membahas ruh dari perspektif Al Zamakhsyari 

Penelitian ini mengkaji konsep makna ruh dan nafs dalam Al-Qur’an dengan menggunakan 

pendekatan kualitatif melalui analisis tematik. Data primer diperoleh dari Tafsir al-Kasysyaf, 

sedangkan data sekunder bersumber dari jurnal ilmiah, artikel, tesis, dan disertasi yang relevan 

dengan topik kajian. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ruh merupakan rahasia Allah Swt. yang 

tidak dapat dipahami secara mendalam oleh manusia, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an. 

Sementara itu, nafs dipahami sebagai jawhar (substansi) rohaniah yang bersifat suci dan memiliki 

eksistensi yang terpisah dari jasad. 

Dari tiga penelitian diatas, maka pada kesempatan kali ini peneliti akan membahas 

konsep ruh yang lebih komprehensif. dengan menggunakan konsep multilayer ruh dalam 

al-qur'an dan menggabungkannya dengan analisis Interdisipliner penelitian ini 

diharapkan dapat melengkapi ketiga penelitian terdahu. 

 

METODE PENELITIAN 

Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini digunakan karena dinali cicok dengan 

objek yang akan diteliti, yang mana penelitian in akan mengkaji lapisan makna ruh yang 

terkandung dalam Al-Quran, serta bagaimana interdisipliner ilmu pengetahuan 

memahami konsep ruh. 

Subjek Penelitian  

Subjek data meliputi Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir klasik serta kontemporer 

yang membahas konsep ruh, sedangkan data sekunder berasal dari jurnal ilmiah, buku, 

dan hasil penelitian terdahulu yang relevan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 

dokumentasi dan studi literatur 

Analisis Data 

 Data dianalisis menggunakan analisis deskriptif-analitis untuk mengidentifikasi 

lapisan-lapisan makna (multilayer) ruh dalam Al-Qur’an, kemudian dikaji secara 

komparatif dan sintesis interdisipliner guna memperoleh pemahaman yang komprehensif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Terminologi dan Akar Linguistik Ruh 

Secara etimologis, kata ruh ( رُوح) berasal dari akar kata r-w-ḥ yang berarti “angin”, 

“napas”, atau “kesejukan” (Manzur, 1997). Dalam konteks kebahasa Araban, makna ini 

mengandung konotasi kehidupan dan gerak, karena angin dan napas merupakan tanda adanya 

kehidupan. Dalam Al-Qur’an, istilah ruh muncul lebih dari dua puluh  kali dalam berbagai 

bentuk dan konteks semantic (Hakamah, 2015). Kadang ia merujuk kepada kehidupan biologis, 

kadang bermakna wahyu atau ilham, dan kadang pula menunjuk pada malaikat Jibril sebagai 

pembawa wahyu (ruh al-qudus) (Tlili, 2017). 

Menurut Al-Raghib al-Asfahani dalam Mufradat Alfaz al-Qur’an, ruh memiliki dua 

makna dasar: pertama, substansi halus yang menjadi sumber kehidupan jasmani; kedua, unsur 

ilahi yang ditiupkan Allah ke dalam diri manusia sebagai potensi spiritual dan intelektual. 

Pengertian ini menegaskan bahwa ruh merupakan aspek sentral dari eksistensi manusia yang tidak 

dapat diurai sepenuhnya dengan pendekatan empiris (Panjaitan et al., 2024). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 177 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Makna Ruh dalam Perspektif Teologis 

Dalam pandangan teologi Islam, ruh dipahami sebagai ciptaan Allah yang menjadi 

penanda kehidupan dan kesadaran manusia. Al-Qur’an menyebutkan bahwa Allah meniupkan 

ruh-Nya kepada manusia ketika proses penciptaan Adam: “Kemudian Dia menyempurnakannya 

dan meniupkan ke dalamnya ruh (ciptaan)-Nya...” (QS. As-Sajdah [32]:9). 

Para mufasir seperti Al-Tabari (2000) menafsirkan ayat ini bahwa ruh merupakan 

pemberian langsung dari Allah yang menunjukkan kemuliaan manusia di atas makhluk lainnya 

(Panjaitan et al., 2024). Sedangkan Fakhr al-Din al-Razi dalam Mafatih al-Ghaib menegaskan 

bahwa penyebutan “ruh-Ku” bukan berarti bagian dari zat Allah, tetapi menunjukkan bentuk 

penghormatan (tasyriif) terhadap manusia yang dianugerahi akal dan kesadaran spiritual 

(Abrahamov, 1992). 

Dari sini dapat dilihat bahwa secara teologis, ruh berfungsi sebagai penghubung antara 

manusia dan Tuhan, antara dunia materi dan dunia spiritual. Dalam konteks iman, ruh juga 

menjadi landasan bagi kesadaran moral dan tanggung jawab manusia terhadap Penciptanya 

(Siswadi, 2024). 

Dimensi Filosofis Ruh dalam Pemikiran Islam Klasik 

Filsafat Islam menawarkan kerangka konseptual yang lebih luas dalam memahami 

hakikat ruh. Para filsuf Muslim seperti Ibnu Sina, Al-Ghazali, dan Fakhr al-Din al-Razi telah 

memberikan kontribusi besar dalam membedakan antara ruh, nafs, dan ‘aql. (Arroisi, 2022) 

Menurut Ibnu Sina dalam Al-Najat dan Al-Syifa’, ruh merupakan substansi non-material 

(jawhar ghayr maddi) yang bersifat sederhana, tidak terkomposisi, dan abadi (Mutalib et al., 

2025). Ia menjadi prinsip kehidupan yang menggerakkan tubuh dan memungkinkan manusia 

untuk berpikir, merasa, serta mengenal realitas metafisis. Ibnu Sina membagi ruh menjadi tiga 

kategori: ruh nabatiyah (jiwa vegetatif), ruh hayawaniyah (jiwa hewani), dan ruh insaniyah jiwa 

rasional (Arroisi & Da’i, 2020). Ruh insaniyah inilah yang menurutnya bersifat kekal dan akan 

tetap hidup setelah kematian jasad. 

Berbeda dengan Ibnu Sina, Al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din menekankan aspek 

spiritual dan moral dari ruh (Maghriza & Nursikin, 2024). Ia memandang ruh bukan sekadar 

substansi rasional, melainkan hakikat manusia sejati yang menjadi wadah bagi pengetahuan dan 

kedekatan dengan Allah. Menurut Al-Ghazali, kebersihan ruh melalui ibadah, dzikir, dan 

muhasabah merupakan syarat untuk memperoleh ma‘rifatullah. Dalam pandangan Al-Ghazali, 

ruh adalah cermin yang harus dijaga dari kekeruhan dosa agar mampu memantulkan cahaya Ilahi 

(Ilyas, 2017). 

Sementara itu, Fakhr al-Din al-Razi berusaha memadukan dimensi teologis dan filosofis. 

Ia menyebut bahwa ruh memiliki dua dimensi: ruh jasmaniyah sebagai kekuatan penggerak 

biologis, dan ruh ilahiyah sebagai pancaran dari sumber pengetahuan dan kesadaran tertinggi 

(Akib, 2018). Pandangan integratif ini memperlihatkan upaya kalangan teolog-filosof untuk 

menghubungkan antara akal, wahyu, dan pengalaman spiritual dalam memahami ruh. 

Pandangan Sufi tentang Ruh dan Kesadaran Ilahi 

Selain dimensi teologis dan filosofis, kaum sufi menafsirkan ruh sebagai aspek terdalam 

dari diri manusia yang berhubungan langsung dengan Tuhan (Kartubi & Fil, 2025). Dalam 

pandangan tasawuf, ruh merupakan “nafas Ilahi” atau nafakhah rabbaniyah yang menjadi 

sumber kehidupan batin (Mutholingah, 2020). Ibn ‘Arabi menyebut ruh sebagai “tajalli al-haqq 

fi al-insan” manifestasi Tuhan dalam diri manusia yang memungkinkan terjadinya pengalaman 

spiritual (Almirzanah, 2020). Oleh karena itu, perjalanan ruhani (suluk) dalam tasawuf adalah 

proses penyucian diri untuk mengembalikan ruh kepada asalnya, yakni Tuhan Yang Maha Suci 

(Fahrudi, 2015). 

Konsep ini sejalan dengan Al-Qur’an yang menegaskan bahwa manusia akan kembali 

kepada Allah dalam keadaan muthma’innah  jiwa yang tenang dan suci (QS. Al-Fajr [89]:27–30). 

Dengan demikian, pemahaman tentang ruh dalam tradisi sufi menekankan dimensi praktis-

spiritual yang melengkapi analisis rasional-filosofis. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 178 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Konteks dan Frekuensi Penyebutan Ruh dalam Al-Qur’an 

Dalam Al-Qur’an, istilah ruh disebut lebih dari dua puluh kali dalam konteks yang 

beragam (Panjaitan et al., 2024). Di antaranya dalam bentuk al-ruh, ruh al-qudus, ruh al-amin, 

ruh min amrihi, dan nafakhtu fihi min ruhi. Variasi ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak 

mengungkapkan ruh dalam satu pengertian tunggal, melainkan dalam spektrum makna yang luas  

mulai dari dimensi wahyu, malaikat, hingga esensi spiritual manusia. 

Menurut analisis semantik yang dilakukan oleh Al-Raghib al-Asfahani dan diperkuat 

oleh Manna’ al-Qaththan dalam Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an, penggunaan istilah ruh dapat 

diklasifikasikan ke dalam empat kategori utama: 

Ruh sebagai kehidupan biologis. 

Dalam konteks QS. Al-Anbiyā’ [21]:91, ruh dipahami sebagai daya kehidupan biologis 

yang menandai dimulainya eksistensi makhluk hidup. Ayat tersebut “Kami tiupkan ke dalamnya 

ruh dari Kami” menunjukkan bahwa kehidupan manusia bermula dari nafkh al-rūḥ, yakni tiupan 

ruh Ilahi yang menjadikan tubuh biologis berfungsi hidup. Dalam pandangan para mufasir seperti 

al-Zamakhsyarī dan al-Rāzī, ruh di sini tidak hanya bermakna spiritual, tetapi juga sebagai energi 

vital (hayāh jasadiyah) yang menghidupkan unsur materi manusia. Dengan demikian, ruh sebagai 

kehidupan biologis berfungsi sebagai penghubung antara dimensi jasmani dan Ilahi, menjadikan 

manusia makhluk hidup yang memiliki kesadaran dan daya gerak, berbeda dari benda mati (Kolis, 

n.d.). 

Ruh sebagai malaikat Jibril. 

Dalam QS. Al-Naḥl [16]:102 dan Al-Syu‘arā’ [26]:193, istilah al-rūḥ ditafsirkan oleh 

mayoritas mufasir sebagai Malaikat Jibril, pembawa wahyu dari Allah kepada para nabi. Jibril 

disebut al-rūḥ al-qudus (Ruh yang suci) dan al-rūḥ al-amīn (Ruh yang terpercaya), menegaskan 

kedudukannya sebagai perantara antara dunia Ilahi dan dunia manusia. Dalam tafsir al-Ṭabarī dan 

Ibn Kathīr, penyebutan Jibril sebagai ruh menunjukkan bahwa ia merupakan perantara kehidupan 

spiritual, karena melalui wahyu yang dibawanya, manusia memperoleh “kehidupan batin” berupa 

iman dan pengetahuan Ilahi. Dengan demikian, ruh dalam konteks ini bukanlah esensi biologis, 

tetapi entitas malaikati yang membawa kehidupan rohaniah kepada manusia melalui petunjuk dan 

kebenaran wahyu (Alam & Dandi, 2020). 

Ruh sebagai wahyu atau ilham Ilahi. 

Dalam QS. Al-Syūrā [42]:52, istilah al-rūḥ dimaknai sebagai wahyu atau ilham Ilahi yang 

menyalakan kesadaran spiritual dalam diri Nabi dan manusia beriman. Ayat “Dan demikianlah 

Kami wahyukan kepadamu ruh (wahyu) dari perintah Kami” menggambarkan bahwa wahyu 

disebut ruh karena ia memberi kehidupan bagi jiwa dan akal sebagaimana ruh memberi kehidupan 

bagi jasad. Para mufasir seperti al-Rāzī dan al-Bayḍāwī menjelaskan bahwa wahyu dinamakan 

ruh sebab fungsinya menghidupkan hati yang mati oleh kebodohan dan kesesatan, sementara 

konteks modern dalam studi tafsir menafsirkannya sebagai bentuk energi kognitif Ilahi yang 

menuntun manusia kepada kebenaran hakiki. Dengan demikian, ruh pada ayat ini melambangkan 

dimensi pengetahuan transenden, yaitu pancaran dari Tuhan yang menumbuhkan kesadaran batin 

dan moralitas spiritual (Ys, 2021). 

Ruh sebagai unsur Ilahi dalam penciptaan manusia. 

Dalam QS. Al-Sajdah [32]:9, Allah berfirman, “Kemudian Dia menyempurnakannya dan 

meniupkan ke dalamnya ruh (ciptaan)-Nya,” yang menggambarkan ruh sebagai unsur Ilahi dalam 

penciptaan manusia. Para mufasir klasik seperti al-Ṭabarī dan Ibn Kathīr menafsirkan tiupan ruh 

ini sebagai bentuk pemberian sifat-sifat ketuhanan seperti pengetahuan, kehendak, dan kesadaran 

yang membedakan manusia dari makhluk lainnya. Ruh dalam konteks ini bukan bagian dari Dzat 

Allah, melainkan emanasi Ilahi yang menandai kehormatan dan potensi spiritual manusia. Secara 

tasawuf, ayat ini menjadi dasar keyakinan bahwa dalam diri manusia terdapat nafakhah 

rabbāniyah (tiupan Ilahi) yang menjadikannya mampu mengenal dan kembali kepada Tuhannya. 

Dengan demikian, ruh dipahami sebagai dimensi ketuhanan dalam diri manusia, yang menjadi 

sumber kesadaran, moralitas, dan orientasi transendennya (Zulkifli et al., 2024). 

Keempat kategori ini menjadi landasan bagi para mufasir klasik dan modern dalam 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 179 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

memahami konsep ruh secara sistematis. 

Tafsir Klasik dan Modern tentang Ruh 

Dalam tafsir klasik, perbedaan pandangan muncul terkait hakikat ruh: apakah ia 

merupakan substansi material halus atau entitas immaterial yang berdiri sendiri (Suwandi, 2025). 

Al-Tabari (w. 923 M) dalam Jami‘ al-Bayan menafsirkan ruh pada QS. Al-Isra’ [17]:85 sebagai 

rahasia Ilahi yang tidak dapat diketahui manusia kecuali sebatas yang dijelaskan dalam wahyu. Ia 

menegaskan bahwa pertanyaan kaum Yahudi kepada Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم tentang ruh bukan 

untuk mencari pengetahuan, melainkan untuk menguji kenabiannya. Karenanya, jawaban Al-

Qur’an menekankan keterbatasan akal manusia dalam memahami wilayah gaib. 

Al-Razi (w. 1209 M) dalam Mafatih al-Ghaib menyajikan pendekatan rasional dan 

spekulatif. Ia menyebutkan tiga pandangan: (1) ruh sebagai jasad halus yang tersebar di tubuh; 

(2) ruh sebagai substansi non-material; dan (3) ruh sebagai bentuk kehidupan yang bersumber 

dari Allah. Al-Razi memilih pandangan ketiga karena menurutnya, ruh adalah pancaran Ilahi yang 

menghidupkan jasad namun tetap berada di luar jangkauan indra manusia. 

Perspektif ini sejalan dengan diskursus filosofis Islam yang lebih luas mengenai sifat 

jiwa, terutama sebagaimana diuraikan oleh tokoh-tokoh seperti Ibn Sina dan Al-Ghazali, yang 

juga menekankan dimensi spiritual dari keberadaan manusia. Ibn Sina, misalnya, berargumen 

bahwa jiwa bukan sekadar kekuatan hidup, tetapi juga memiliki akal dan rasionalitas, yang 

esensial untuk memahami yang ilahi dan mencapai kesempurnaan moral (Akib, 2018).  

Pandangan ini mendorong refleksi yang lebih mendalam tentang implikasi asal usul ilahi 

jiwa, menyiratkan bahwa manusia bukan hanya entitas biologis tetapi juga pembawa tujuan yang 

lebih tinggi, yang ditugaskan untuk mengelola ciptaan. Akibatnya, penyelidikan tentang sifat jiwa 

mengarah pada pertimbangan etis yang mendalam tentang perilaku manusia dan tanggung jawab 

kita terhadap kedua ranah fisik dan metafisik di mana kita berada. 

Al-Maraghi (1952) dalam Tafsir al-Maraghi menegaskan bahwa ruh bukan sekadar unsur 

biologis, melainkan potensi spiritual yang membedakan manusia dari makhluk lain. Ia menyoroti 

ayat QS. Al-Sajdah [32]:9 sebagai bukti bahwa kehidupan sejati manusia tidak hanya bergantung 

pada unsur materi, tetapi juga pada dimensi ruhani yang menjadi sumber akal, kesadaran, dan 

moralitas. 

Berdasarkan pemahaman ini, sangat penting untuk menyadari bahwa integrasi dimensi 

spiritual ke dalam kehidupan sehari-hari kita dapat secara signifikan memperkuat kerangka moral 

dan proses pengambilan keputusan kita. Konsep Haqiiqatul Insan, yang mencakup dimensi 

spiritual, intelektual, dan etis dari keberadaan manusia, menyarankan bahwa pendekatan holistik 

dalam memahami kemanusiaan dapat mengarah pada rasa tujuan dan tanggung jawab yang lebih 

mendalam dalam masyarakat. 

Perspektif ini tidak hanya memperkaya kehidupan individu tetapi juga memupuk 

komunitas yang menghargai integritas moral dan pencerahan spiritual, yang pada akhirnya 

berkontribusi pada masyarakat yang lebih manusiawi dan adil. Selain itu, seperti yang ditekankan 

oleh Al-Ghazali, hati (qalb) berfungsi sebagai pusat kesadaran moral, mengarahkan individu 

menuju tindakan etis yang selaras dengan esensi spiritual mereka, sehingga menjembatani 

kesenjangan antara keberadaan material dan tujuan ilahi (Haryanto & Janan, 2025). 

Pandangan mufasir klasik ini memperlihatkan kesinambungan pemikiran antara 

pendekatan tekstual ta‘abbudi dan rasional ta‘aqquli. Keduanya sepakat bahwa ruh adalah 

ciptaan Allah yang misterinya tidak dapat diselami sepenuhnya, namun efeknya nyata dalam 

kehidupan manusia. 

Dalam tafsir modern, seperti yang dikemukakan oleh Muhammad Abduh dan Rasyid 

Ridha dalam Tafsir al-Manar, penafsiran terhadap ruh cenderung diarahkan pada aspek rasional 

dan ilmiah. Menurut mereka, ruh adalah kekuatan hidup yang menautkan antara dunia materi dan 

dunia immateri, bukan sekadar simbol mistik. Mereka juga menolak pandangan fatalistik yang 

memisahkan ruh dari tanggung jawab moral manusia (Afifi & Syauqani, 2024). 

Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah menegaskan bahwa makna ruh tidak dapat 

disamakan di setiap ayat (Hidayati & Himmawan, 2024). Dalam konteks wahyu, ruh menunjuk 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 180 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

pada sumber petunjuk Ilahi; dalam konteks penciptaan, ia bermakna daya hidup yang 

dianugerahkan Allah; sementara dalam konteks spiritual, ruh menjadi simbol kesadaran moral 

dan hubungan transenden antara manusia dan Tuhannya. 

Selain itu, interpretasi yang beragam tentang ruh dalam karya Quraish Shihab menyoroti 

kompleksitas pemikiran Islam mengenai esensi jiwa dan implikasinya bagi keberadaan manusia. 

Karena konsep ruh melampaui sekadar fisik, hal ini mendorong penyelidikan yang lebih 

mendalam terhadap dimensi etis perilaku manusia, mendorong individu untuk mengembangkan 

kesadaran moral yang selaras dengan bimbingan ilahi. 

Perspektif ini selaras dengan pembahasan kontemporer tentang integrasi spiritualitas 

dalam kerangka pendidikan, di mana pembinaan penalaran etis menjadi prioritas utama dalam 

membentuk individu yang seimbang dan mampu menghadapi tantangan modern (Zulkifli et al., 

2024). Dengan memahami ruh sebagai sumber kehidupan dan jembatan menuju yang ilahi, para 

cendekiawan dapat mengembangkan pendekatan pendidikan yang lebih holistik, yang tidak hanya 

menekankan pertumbuhan intelektual tetapi juga perkembangan spiritual, sehingga memperkaya 

pengalaman pendidikan secara keseluruhan 

Pendekatan Quraish Shihab juga mencerminkan paradigma tafsir kontekstual yang 

menggabungkan antara tekstualitas Al-Qur’an dan realitas modern. Menurutnya, Al-Qur’an 

sengaja mempertahankan ambiguitas makna ruh agar manusia terus merenung dan menyadari 

keterbatasannya dalam menjangkau hakikat Tuhan (Aisyah, 2021). 

Melalui keterangan makna ruh oleh mufassir klasik dan modern dapat diihat bahwasanya 

pendapat mereka berbeda mengenai makna ruh. Sejatinya perbedaan ini adalah kekayaan 

pengetahuan, yang didasari oleh latar belakang dan konteks yang berbeda. Tentunya perbedaan 

tersebut dapat kita pelajari, kita manfaatkan sebagai sumber pengetahuan baru tanpa harus 

condong kepada salahsatunya. Dengan demikian pengertahuan kita mengenai konteks, konsep 

mengenai ruh semakin holistic.  

Jika tafsir klasik lebih menekankan pada misteri ruh dan keterbatasan manusia dalam 

memahaminya, maka tafsir modern berusaha menghadirkan makna yang lebih aplikatif terhadap 

kehidupan kontemporer. Kedua pendekatan ini sebenarnya saling melengkapi. Pendekatan klasik 

menjaga kesakralan dan dimensi gaib ruh, sedangkan pendekatan modern membuka ruang 

refleksi rasional dan spiritual yang lebih luas. Keduanya sama-sama menegaskan bahwa 

pemahaman tentang ruh tidak berhenti pada tataran metafisika, tetapi harus berlanjut pada 

transformasi moral dan spiritual manusia. 

Dalam konteks pendidikan dan kehidupan modern, pemahaman integratif terhadap ruh 

sangat penting untuk membangun kesadaran bahwa manusia bukan hanya makhluk biologis, 

tetapi juga makhluk spiritual yang memiliki tanggung jawab etik terhadap dirinya, sesama, dan 

Tuhannya. 

Ruh dalam Perspektif Filsafat Islam 

Kajian mengenai ruh dalam filsafat Islam menempati posisi penting dalam memahami 

hubungan antara jasad, akal, dan jiwa (Salam & Huzain, 2020). Para filsuf Muslim berupaya 

menjelaskan konsep ruh tidak hanya berdasarkan wahyu, tetapi juga melalui pendekatan rasional-

metafisis yang dipengaruhi oleh filsafat Yunani, khususnya pemikiran Plato dan Aristoteles 

(Normuslim & Latifah, 2025). Namun, para pemikir Islam mengislamisasi gagasan tersebut 

dengan menempatkan Tuhan sebagai sumber kehidupan dan kesadaran (Sahid et al., 2024). 

Bagi para filsuf Muslim klasik, ruh bukan sekadar substansi metafisik yang memberi 

kehidupan, tetapi juga prinsip kesadaran dan identitas manusia (Azwar et al., 2025). Mereka 

bersepakat bahwa ruh bersifat non-material, abadi, dan menjadi penghubung antara alam materi 

dan alam ketuhanan. Namun, cara mereka memahami dan mengartikulasikan hubungan ini 

berbeda-beda tergantung pada latar belakang teologis dan epistemologis masing-masing. 

Abu ‘Ali Ibnu Sina (980–1037 M) merupakan salah satu tokoh yang paling berpengaruh 

dalam pengembangan filsafat Islam. Dalam karya monumentalnya Al-Syifa’ dan Al-Najat, Ibnu 

Sina memandang ruh (jiwa) sebagai substansi rasional yang immaterial dan independen dari 

tubuh (Salsa Bila Ivanda et al., 2025). Menurut Ibnu Sina, ruh terdiri dari tiga tingkatan: Ruh 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 181 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Nabatiyah (jiwa vegetatif): bertanggung jawab atas pertumbuhan dan reproduksi, dimiliki oleh 

tumbuhan dan makhluk hidup lain, Ruh Hayawaniyah (jiwa hewani): mengatur gerak, perasaan, 

dan imajinasi, terdapat pada hewan dan manusia, Ruh Insaniyah (jiwa rasional): memiliki 

kemampuan berpikir, mengenal kebenaran universal, dan memahami hakikat ketuhanan hanya 

dimiliki manusia (Sirait, 2021). 

Ibnu Sina menegaskan bahwa ruh insaniyah bersifat kekal, karena ia tidak tersusun dari 

unsur materi. Ketika tubuh binasa, ruh tetap eksis dan akan kembali kepada asalnya, yaitu alam 

immateri (Rahma et al., 2024). Pandangan ini menjadi dasar bagi argumen keabadian jiwa dalam 

tradisi filsafat Islam. Konsepsi Ibnu Sina ini memperlihatkan adanya harmoni antara wahyu dan 

rasio. Ia tidak menolak kebenaran teologis Al-Qur’an tentang asal Ilahi ruh, namun berusaha 

menafsirkan bagaimana ruh bekerja secara filosofis. Pemikiran ini kemudian mempengaruhi 

teolog Asy‘ari seperti Al-Razi dan bahkan diteruskan oleh Al-Ghazali, meskipun dengan 

pendekatan spiritual. 

Berbeda dari Ibnu Sina yang menekankan aspek intelektual, Al-Ghazali (1058–1111 M) 

memandang ruh sebagai aspek batin manusia yang paling dekat dengan Allah. Dalam Ihya’ ‘Ulum 

al-Din, ia menulis bahwa ruh adalah hakikat manusia sejati, sedangkan jasad hanyalah alat bagi 

ruh untuk beramal di dunia (Nasution, 2022). Al-Ghazali mengidentifikasi empat makna ruh: Ruh 

sebagai nafas biologis yang menghidupkan tubuh, ruh sebagai daya kehidupan yang terdapat 

dalam darah dan denyut nadi, ruh sebagai substansi halus yang menjadi penggerak jasad, ruh 

sebagai hakikat spiritual yang mengenal Allah dan akan kembali kepada-Nya. 

Makna keempat inilah yang dianggapnya sebagai ruh sejati. Menurut Al-Ghazali, tujuan 

hidup manusia adalah mengembalikan ruh kepada kesuciannya yang semula dengan cara 

menyucikan hati (tazkiyah al-nafs). Dalam kerangka epistemologinya, pengetahuan sejati 

(ma‘rifah) hanya dapat dicapai oleh ruh yang bersih dari hawa nafsu (Besari, 2025). 

Dengan demikian, bagi Al-Ghazali, ruh adalah cermin yang memantulkan cahaya Tuhan. 

Jika cermin itu kotor oleh dosa dan kelalaian, maka manusia akan jauh dari kebenaran. Namun, 

bila disucikan melalui ibadah dan zikir, ruh akan mampu menangkap nur Ilahi dan mengantarkan 

manusia kepada kebahagiaan hakiki (sa‘adah) (Noviani et al., 2025). 

Fakhr al-Din al-Razi (1149–1209 M) mencoba memadukan pendekatan filosofis dan 

teologis dalam memahami ruh. Dalam karya besarnya Mafatih al-Ghaib, ia menolak pandangan 

ekstrem yang memandang ruh semata sebagai jasad halus (Pahlawan, 2023). Al-Razi berargumen 

bahwa ruh merupakan entitas yang berbeda dari materi, namun tetap memiliki hubungan dengan 

jasad sebagai alat untuk manifestasi kehidupan. Ia membedakan dua jenis ruh: Ruh hayawaniyah 

yang berperan dalam fungsi biologis tubuh. Ruh nathiqah yang berfungsi untuk berpikir dan 

mengenal Allah (Nurfadilah & Santalia, 2025). 

Bagi Al-Razi, ruh nathiqah adalah pancaran dari amr Allah sebagaimana disebut dalam 

QS. Al-Isra’ [17]:85. Karena berasal dari perintah Tuhan, ruh bersifat suci dan abadi. Namun, ia 

juga menekankan bahwa manusia memiliki tanggung jawab moral untuk menjaga kesucian ruh 

melalui amal saleh dan ibadah (Zali Rahman, 2023). 

Dengan memadukan rasionalisme Ibnu Sina dan spiritualisme Al-Ghazali, Al-Razi 

menghadirkan pandangan yang moderat. keduanya menegaskan bahwa akal mampu memahami 

sebagian hakikat ruh, tetapi tidak akan pernah mencapai keseluruhannya tanpa bimbingan wahyu. 

Oleh sebab itu, ilmu dan iman harus berjalan seiring agar manusia dapat mengenal dirinya dan 

Tuhannya. 

Dari ketiga tokoh di atas, dapat dirumuskan bahwa filsafat Islam memahami ruh sebagai: 

Entitas non-material yang menjadi sumber kehidupan dan kesadaran, substansi rasional yang 

memiliki hubungan langsung dengan realitas Ilahi, unsur spiritual yang menentukan arah moral 

dan eksistensi manusia. 

Ibnu Sina menekankan aspek rasionalitas dan keabadian ruh, Al-Ghazali menekankan 

aspek spiritualitas dan penyucian batin, sedangkan Al-Razi menekankan keseimbangan antara 

akal dan wahyu. Ketiganya memperlihatkan bahwa konsep ruh dalam Islam tidak dapat dipahami 

secara parsial, tetapi harus dilihat sebagai sistem yang integral antara rasio, wahyu, dan 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 182 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

pengalaman spiritual. 

Pemikiran ini memberi kontribusi besar dalam pengembangan teologi dan pendidikan 

Islam, terutama dalam membentuk paradigma manusia sebagai makhluk yang memiliki potensi 

rasional, moral, dan spiritual secara bersamaan. 

Implikasi Pemahaman Ruh terhadap Pendidikan dan Spiritualitas Islam Modern 

Ruh sebagai Basis Pendidikan Karakter 

Pemahaman tentang ruh memberikan landasan filosofis dan teologis bagi pendidikan 

Islam yang holistik. Jika ruh dipahami sebagai esensi spiritual manusia yang ditiupkan Allah (QS. 

Al-Sajdah [32]:9), maka pendidikan tidak hanya menekankan penguasaan materi atau 

keterampilan jasmani, tetapi juga pengembangan nilai-nilai moral, akhlak, dan kesadaran spiritual 

(Rasyid et al., 2024). 

Menurut Al-Ghazali, pendidikan yang efektif harus menitikberatkan pada penyucian ruh 

melalui pembiasaan ibadah, dzikir, muhasabah, dan penguatan akhlak (Khoir & Sinaga, 2025). 

Dengan demikian, siswa bukan hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara 

spiritual. Konsep ini sejalan dengan paradigma pendidikan kontemporer berbasis karakter yang 

menekankan integritas, empati, dan tanggung jawab sosial. 

Ruh sebagai Media Pengembangan Potensi Intelektual 

Menurut filsafat Ibnu Sina, ruh insaniyah adalah substansi rasional yang memungkinkan 

manusia berpikir, mengenal kebenaran, dan memahami hakikat eksistensi. Dalam konteks 

pendidikan modern, pemahaman ini menekankan pentingnya stimulasi intelektual yang selaras 

dengan nilai-nilai spiritual (Maulida & Abu Bakar, 2025).  

Misalnya, kurikulum berbasis STEAM (Science, Technology, Engineering, Arts, 

Mathematics) dapat diintegrasikan dengan penguatan ruh melalui pembiasaan refleksi, diskusi 

etis, dan pengajaran nilai-nilai ketuhanan. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya 

menghasilkan lulusan yang kompeten, tetapi juga berkarakter dan memiliki kesadaran spiritual. 

Ruh dan Pengembangan Spiritualitas Individu 

Konsep ruh juga memiliki implikasi langsung terhadap pengembangan spiritualitas 

individu. Pemahaman bahwa ruh berasal dari Allah dan bersifat suci mengajarkan manusia untuk 

menjaga kesucian hati, pikiran, dan tindakan. Aktivitas spiritual seperti shalat, dzikir, dan 

tadabbur Al-Qur’an menjadi sarana menyempurnakan ruh agar tetap dekat dengan Tuhan 

(Dalimunthe, 2023). 

Dalam konteks modern, hal ini berarti pendidikan agama tidak hanya bersifat ritualistik, 

tetapi juga mengajarkan nilai refleksi, introspeksi, dan pemahaman makna hidup. Menurut 

Quraish Shihab, proses ini membantu individu menginternalisasi ajaran Al-Qur’an sehingga 

menjadi panduan hidup yang praktis dan relevan (Makhmudah, 2020). 

Ruh dan Kepemimpinan serta Etika Profesional 

Pemahaman tentang ruh juga berdampak pada pembentukan kepemimpinan dan etika 

profesional. Pemimpin yang memahami dimensi spiritual manusia akan lebih mampu memimpin 

dengan integritas, empati, dan keadilan. Hal ini sesuai dengan prinsip bahwa ruh mengandung 

potensi moral dan kesadaran etis (Rouf, 2022). Dalam pendidikan Islam modern, pelatihan 

kepemimpinan dan etika berbasis ruh dapat dilakukan melalui mentoring, diskusi nilai, simulasi 

pengambilan keputusan, dan studi kasus etis. Hal ini bertujuan untuk menghasilkan pemimpin 

yang tidak hanya cerdas, tetapi juga bijaksana dan beradab (Irnawiyanti, 2025). 

Ruh dan Integrasi Sains serta Spiritualitas; Pemahaman ruh memungkinkan integrasi 

antara ilmu pengetahuan modern dan spiritualitas. Alih-alih melihat sains dan agama sebagai dua 

domain terpisah, konsep ruh menekankan bahwa pengetahuan intelektual harus diiringi dengan 

kesadaran spiritual (Binti Khalid & Putri, 2020). 

Misalnya, pembelajaran biologi tentang proses kehidupan dan perkembangan otak dapat 

dikaitkan dengan refleksi tentang ruh dan kesadaran moral. Pendekatan integratif ini membantu 

siswa mengembangkan keseimbangan antara dimensi material dan spiritual, sehingga pendidikan 

Islam modern menjadi lebih komprehensif. 

Secara ringkas, implikasi pemahaman ruh terhadap pendidikan dan spiritualitas Islam 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 183 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

modern dapat dirumuskan sebagai berikut: Pendidikan karakter yang menekankan pengembangan 

moral, akhlak, dan kesadaran spiritual, stimulasi intelektual yang selaras dengan pengembangan 

ruh insaniyah, peningkatan spiritualitas individu melalui praktik ibadah, tadabbur, dan refleksi, 

pembentukan kepemimpinan dan etika profesional yang berlandaskan kesadaran moral dan 

spiritual, integrasi sains dan spiritualitas dalam kurikulum pendidikan untuk keseimbangan 

holistik manusia. 

 

KESIMPULAN 
Kajian tentang ruh dalam Al-Qur’an menunjukkan bahwa konsep ini memiliki makna 

yang berlapis: biologis, intelektual, spiritual, dan transenden. Tafsir klasik dan modern 

menegaskan bahwa ruh bukan hanya daya hidup jasmani, tetapi juga substansi immaterial yang 

menghubungkan manusia dengan Tuhan. Pandangan filsuf Islam seperti Ibnu Sina, Al-Ghazali, 

dan Al-Razi memberikan kerangka filosofis yang mendalam untuk memahami hakikat ruh, 

termasuk aspek rasional, moral, dan spiritualnya. 

Pemahaman yang komprehensif tentang ruh memiliki implikasi signifikan bagi 

pendidikan dan pengembangan spiritualitas Islam modern. Pendidikan tidak hanya menekankan 

penguasaan ilmu pengetahuan dan keterampilan, tetapi juga pembinaan karakter, kesadaran 

moral, dan penyucian ruh. Integrasi antara sains, filsafat, dan spiritualitas menghasilkan manusia 

seimbang  cerdas, berakhlak, dan dekat dengan Tuhan. 

Dengan demikian, kajian ini menegaskan bahwa ruh merupakan landasan teologis, 

filosofis, dan praktis bagi pengembangan pendidikan Islam yang holistik, serta pembentukan 

manusia paripurna (insān kāmil).  

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abrahamov, B. (1992). FAKHR AL-DIN AL-RAZI ON GOD’S KNOWLEDGE OF 

THE PARTICULARS. Oriens, 33(1), 133–155. 

Afifi, M., & Syauqani, S. (2024). Menelisik Dimensi Kontemporer Dari Tafsir Al Manar 

Karya Muhammad Abduh Dan Muhammad Rasyid Ridha. Al-Tadabbur: Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 9(01). 

Aisyah. (2021). Menelaah Mahakarya Muhammad Quraish Shihab. Ulumul Qur’an: 

Jurnal Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 1, 43–65. 

Akib, M. M. M. (2018). Konsep Jiwa Menurut Fakhr Al-Din Al-Razi: Terjemahan Dan 

Analisis Kitab Al-Nafs Wa Al-Ruh Wa Sharh Quwahuma. University of Malaya 

(Malaysia). 

Alam, S. A. S. A. S., & Dandi, D. A. D. (2020). TUGAS MALAIKAT JIBRIL DALAM 

AL-QURâ€TM AN (KAJIAN TAFSIR). Al-Wajid: Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir, 

1(2). 

Almirzanah, S. (2020). God, humanity and nature: Cosmology in Islamic spirituality. HTS 

Teologiese Studies/Theological Studies, 76(1). 

Arroisi, J. (2022). Psikologi Islam: Membaca Anatomi Pemikiran Jiwa Fakhr al-Din al-

Razi. UNIDA Gontor Press. 

Arroisi, J., & Da’i, R. A. N. R. (2020). Psikologi Islam Ibnu Sina (Studi Analisis Kritis 

Tentang Konsep Jiwa Perspektif Ibnu Sina). Prosiding Konferensi Integrasi 

Interkoneksi Islam Dan Sains, 2, 199–206. 

Azwar, A., Amri, M., & Said, N. (2025). Konsep Jiwa dalam Islam dan Tantangan 

Kesehatan Mental Modern: Pendekatan Komparatif Filosofis-Sufistik: The Concept 

of the Soul in Islam and Modern Mental Health Challenges: A Comparative 

Philosophical-Sufistic Approach. LITERA: Jurnal Ilmiah Mutidisiplin, 2(4), 552–

577. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 184 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Besari, A. A. (2025). Mahabbah dan Ma’rifat: Jalan Menuju Tuhan dalam Tasawuf. 

Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 3, 302–305. 

file:///C:/Users/MULTIMEDIA07/Downloads/2014-6037-1-PB (1).pdf 

Binti Khalid, A. S., & Putri, I. D. (2020). Analisis Konsep Integrasi Ilmu Dalam Islam. 

Wardah, 21(1), 35–49. https://doi.org/10.19109/wardah.v21i1.5822 

Dalimunthe, M. (2023). Pendidikan Rohani Melalui Zikir. Khidmat, 1(1), 68–72. 

Fahrudi, A. H. (2015). Al-Insan Al-Kamil Dalam Tasawuf Ibn â€ Arabi. Miyah: Jurnal 

Studi Islam, 11(1), 11–34. 

Hakamah, Z. (2015). Ruh dalam perspektif al-qur’an dan sains moderen. Universum, 

9(02), 243–253. 

Haryanto, R., & Janan, M. A. (2025). DAKWAH DAN TASAWUF: Materi Dakwah 

Spritual Masyarakat Melalui Kitab Miskatul Anwar. AL-QOLAM: Jurnal Dakwah 

Dan Pemberdayaan Masyarakat, 9(1), 1–14. 

Hidayati, A., & Himmawan, D. (2024). Analysis of Human Knowledge About the Spirit 

Perspective of QS Al-Isra’Verse 85. Aslama: Journal of Islamic Studies, 1(1), 9–16. 

Ilyas, R. (2017). Zikir dan Ketenangan Jiwa: Telaah atas Pemikiran Al-Ghazali. 

Mawaizh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 8(1), 90–106. 

Irnawiyanti. (2025). Upaya Peningkatan Kinerja Sumber Daya Manusia di Rumah Qur’an 

Raudhatul Qur’an Al-Zahra melalui Pendekatan Manajemen Modern. MAMEN: 

Jurnal Manajemen, 4(1), 41–51. https://doi.org/10.55123/mamen.v4i1.4691 

Kartubi, S. A., & Fil, M. (2025). Dimensi Tasawuf AI-Qur’an: Melihat melalui Lensa 

Tarjumān al-Mustafīd dan Marāḥ Labīd. Publica Indonesia Utama. 

Khoir, U., & Sinaga, H. (2025). ETIKA SEBAGAI DASAR PENDIDIKAN ISLAM: 

PERBANDINGAN PENDEKATAN RASIONAL IBN MISKAWAYH DAN VISI 

SPIRITUAL AL-GHAZALI. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan 

Kemanusiaan, 9(2), 444–453. 

Kolis, N. (n.d.). PARADIGMA TASAWUF FALSAFI. 

Kurnia, W., Fauzi, R., & Pili, S. B. (2025). Interelasi Dimensi Bathiniyyah Manusia 

Dalam Tasawuf:(Kajian Mengenai Keterkaitan Jasmani, Ruh, Qalbu, Nafsu, 

Akaldalam Praktik Tasawuf). Jurnal Keislaman, 8(2), 311–321. 

Lubis, R. (2020). Konsep Jiwa Dalam Al-Qur’an. NIZHAMIYAH, 10(2). 

Maghriza, M. T. R., & Nursikin, M. (2024). Pendekatan Pendidikan Nilai Dalam Filsafat 

Islam: Analisis Kontribusi Imam Al-Ghazali Dan Ibnu Sina. Afeksi: Jurnal 

Penelitian Dan Evaluasi Pendidikan, 5(2), 295–314. 

Makhmudah, S. (2020). Konsep Pendidikan Islam dan Perkembangannya dalam 

Menghadapi Problem Pendidikan. Tafhim Al-’Ilmi, 11(2), 176–199. 

Manzur, I. (1997). Lisan al-’arab. 

Maulida, F., & Abu Bakar, M. Y. (2025). Ibnu Sina: Pelopor Pendidikan Holistik Dan 

Berkarakter. At-Tajdid : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 9(1), 52. 

https://doi.org/10.24127/att.v9i1.3806 

Mutalib, W. W., Nahrawi, M., Mujahidin, A., & Suprapto, F. (2025). Relevansi 

Pemikiran Filsafat Pendidikan Islam Ibn Sina dan Al-Ghazali terhadap Pendidikan 

Modern. JDP (JURNAL DINAMIKA PENDIDIKAN), 11(4), 168–177. 

Mutholingah, S. (2020). Tasawuf ‘Irfani Dan Implementasinya Dalam Pendidikan Agama 

Islam. PIWULANG: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 35–55. 

Nasution, H. M. Y. (2022). Manusia menurut al-Ghazali. Merdeka Kreasi Group. 

Normuslim, & Latifah. (2025). Epistemologi Ibnu Rusyd, Al-Ghazali, dan Ibnu Sina: 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 185 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Perspektif Filsafat Islam. JIS: Journal Islamic Studies, 3(3), 249–260. 

https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1492 

Noviani, D., Destyaningsi, R., Yunika, D., & Rosalia, M. (2025). Menggali Nilai-Nilai 

Hakiki dalam Pendidikan Islam. Cendekia Jurnal Ilmu Pengetahuan, 5(3), 1186–

1197. 

Nurfadilah, & Santalia, I. (2025). Abu Bakar Al-Razi: Riwayat Hidup dan Konsep Lima 

Kekal Dalam Filsafatnya. Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial  , 2(6), 35–39. 

Pahlawan, O. (2023). Analisis Dominasi Corak Falsafi Dalam Tafsir Mafâtîh Al-Gayb. 

Institut PTIQ Jakarta. 

Pane, I. (2024). DILÂLAH MAKNA RÛH DALAM PENAFSIRAN IBNU KATSÎR. 

Amsal Al-Qur’an: Jurnal Al-Qur’an Dan Hadis, 1(2), 143–157. 

Panjaitan, S. A., Pulungan, N. A., Lubis, R., Khairani, L., Nasution, P. I., & Harahap, P. 

(2024). Konsep An-Nafs dan Ar-Ruh dalam Islam. Fatih: Journal of Contemporary 

Research, 1(2), 125–137. 

Rahma, H. A., Fadhilah, A. D., Istiqliana, A., & Hakim, W. N. (2024). Pendidikan 

Manusia dalam Perspektif Ibnu Sina. Jurnal Pendidikan Tambusai, 8(3), 50341–

50347. 

Rasyid, H., Octaviani, N. D., & Ulfah, M. (2024). Konsep fisik, jiwa, dan ruh sebagai 

landasan pendidikan Islam. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan 

Kemasyarakatan, 18(3), 1848–1859. 

Rohman, N. A. F. (2025). HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA 

AGAMA ISLAM. Jurnal Media Akademik (JMA), 3(6). 

Rouf, M. (2022). Kepemimpinan Moral Dalam Pendidikan Islam; Telaah Model Spiritual 

Dan Profetik. Jurnal Kajian Islam Al Kamal, 2(2), 421–433. 

Sahid, T. A., Maulana, A., Sina, I., & Sadra, M. (2024). Setyaki. 2, 60–69. 

Sakunab, M. D., & Riyanto, F. X. A. (2023). Menggugah Pandangan Sempit Tentang 

Manusia dengan Memahami Hakikat Manusia dalam Perspektif Metafisika. Titian: 

Jurnal Ilmu Humaniora, 7(2), 481–495. 

Salam, A. M. I., & Huzain, M. (2020). Al-Nafs dalam Filsafat Islam: Kajian Kritis 

terhadap Pemikiran tentang Jiwa. Dirasat Islamiah, 1(1), 34–46. 

Salsa Bila Ivanda, Nur Annisa, & Herlini Puspika Sari. (2025). Peran Ibnu Sina dalam 

Sejarah Filsafat Islam dan Sains Modern. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(5), 

109–120. https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i5.1495 

Sirait, R. (2021). Konsep Metafisika Perspektif Ibnu Sina Dalam Filsafat Pendidikan 

Islam. HIKMAH: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 105–119. 

Siswadi, G. A. (2024). Konsep Tuhan Dalam Tradisi Barat Serta Kritik Terhadap 

Pandangan Tentang Tuhan Personal Dan Non-Personal. Tampung Penyang, 22(1), 

19–35. 

Suwandi, E. (2025). RUH DALAM PANDANGAN AGH DAUD ISMAIL: EKSPLORASI 

TAFSĪR AL-MUNĪR DAN RELEVANSINYA DENGAN PEMAHAMAN 

KONTEMPORER. IAIN Palopo. 

Tlili, S. (2017). From Breath to Soul: The Quranic Word Rūḥ and Its (Mis) 

interpretations. In Arabic Humanities, Islamic Thought (pp. 1–21). Brill. 

Ulfa. (2024). KONSEP MAKNA RUH DAN NAFS DALAM AL-QURAN (STUDI 

ANALISIS TAFSIR AL KASYAF KARYA ALZAMAKHSYARI). UIN Suska Riau. 

Ys, I. A. F. (2021). Analisis Komparasi Tafsir Al-Muyassar Dan Tafsir Al-Jîlânî 

Terhadap Konsep Rûh Dalam Al-Qur’an. Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 186 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Tafsir, 4(2), 273–286. 

Zali Rahman. (2023). Urgensi Asbab an-Nuzul Dalam Penafsiran Al-Qur’an (Kajian Ayat 

Tentang Ruh Qs. Al-Isra’ Ayat 85). At-Tahfidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 

1(02), 116–124. https://doi.org/10.53649/at-tahfidz.v1i02.437 

Zulkifli, Z., Syafruddin, S., & Rehani, R. (2024). Dimensi Jasmani dan Rohani dalam 

Perspektif Al-Qur’an: Membangun Konsep Manusia Qur’ani. Jurnal Kajian Dan 

Pengembangan Umat, 7(2), 175–185. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

