
`  

 

 

 

 

  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 198 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

AL-MUQADDIMAH – Journal Of Educational and Religious Perspectives e – ISSN : 3109-7219 

Homepage  : https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index  Al-Muqaddimah Vol. 2, No. 1, January 2026 

Email  : admin@jurnal-muqaddimah.or.id  Page. 198 - 206 

  

 
ISYARAT-ISYARAT SCIENCE DALAM HADIST 

 

Ayu Astari1, M. Fitriadi 2 

Magister Pendidikan Bahasa Arab, Fakultas Pascasarjana,  

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 

Email: ayuastari165@gmail.com1, Muhammad.fitriyadi@uin-suska.ac.id2 

 

 

  Abstract  

Keywords: 
Signs of Science,  

Hadith of the Prophet,  

Science. 

 

 Studies on science in the hadith of the Prophet Muhammad 

SAW continue to evolve in line with advances in modern 

science. Hadith, as a source of Islamic teachings, not only 

contains spiritual and moral guidance, but also contains 

references to natural phenomena, health, and human life. 

This study aims to examine the concept of science in the 

hadith of the Prophet Muhammad SAW and analyze its 

relevance to the development of modern science through a 

library research approach. The research data was obtained 

from hadith books, tafsir, scientific books, and journal 

articles relevant to the study theme. Data analysis was 

conducted using thematic analysis to identify patterns, 

themes, and meanings of scientific references in the hadith. 

The results of the study show that the hadiths of the Prophet 

Muhammad SAW contain scientific references that are in 

line with modern scientific facts, but are not intended as 

technical scientific explanations. This harmony shows the 

harmony between revelation and human reason. This study 

emphasizes that the study of science in hadith must be 

carried out carefully, contextually, and moderately so as not 

to fall into excessive interpretation. 

 

  Abstrak  

Kata Kunci :  

Isyarat-Isyarat Science, 

Hadis Nabi,  

Ilmu Pengetahuan. 

 

 Kajian tentang sains dalam hadis Nabi Muhammad SAW 

terus mengalami perkembangan seiring dengan kemajuan 

ilmu pengetahuan modern. Hadis sebagai sumber ajaran 

Islam tidak hanya memuat petunjuk spiritual dan moral, 

tetapi juga mengandung isyarat-isyarat yang berkaitan 

dengan fenomena alam, kesehatan, dan kehidupan manusia. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep sains dalam 

hadis Nabi Muhammad SAW serta menganalisis 

relevansinya dengan perkembangan ilmu pengetahuan 

modern melalui pendekatan kajian kepustakaan (library 
research). Data penelitian diperoleh dari kitab-kitab hadis, 

tafsir, buku ilmiah, serta artikel jurnal yang relevan dengan 
tema kajian. Analisis data dilakukan dengan metode analisis 

tematik untuk mengidentifikasi pola, tema, dan makna 

isyarat sains dalam hadis. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

hadis-hadis Nabi Muhammad SAW mengandung isyarat 

ilmiah yang selaras dengan fakta-fakta sains modern, namun 

tidak dimaksudkan sebagai penjelasan ilmiah yang teknis. 

Keselarasan ini menunjukkan keharmonisan antara wahyu 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://share.google/Ie6j2TCtAlBNSZban
https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index
mailto:admin@jurnal-muqaddimah.or.id
mailto:ayuastari165@gmail.com
mailto:Muhammad.fitriyadi@uin-suska.ac.id2


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 199 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

 

PENDAHULUAN 

Sains dalam hadis Nabi Muhammad SAW merujuk pada berbagai isyarat, 

petunjuk, dan pernyataan Nabi yang memiliki keterkaitan dengan fenomena alam dan 

kehidupan manusia. Sejumlah sarjana Muslim menyatakan bahwa hadis-hadis tertentu 

menunjukkan kesesuaian dengan fakta-fakta ilmiah yang baru dipahami manusia pada era 

modern. Isyarat-isyarat tersebut mencakup pembahasan tentang benda langit, proses 

penciptaan bumi, kesehatan, serta anjuran menjaga kebersihan dan pola hidup sehat. 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi modern telah mendorong lahirnya 

berbagai kajian yang berupaya mempertemukan agama dan sains. Dalam konteks Islam, 

perhatian terhadap relasi antara wahyu dan ilmu pengetahuan tidak dapat dilepaskan dari 

kajian terhadap Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad SAW sebagai sumber ajaran 

utama. Hadis tidak hanya dipahami sebagai sumber hukum dan ibadah, tetapi juga sebagai 

pedoman kehidupan yang memuat nilai-nilai intelektual, etika, dan petunjuk tentang alam 

semesta. 

Tentunya, segala pembuktian sains merupakan salah satu bukti nyata yang 

diperlihatkan oleh Allah yang disampaikan melalui baginda rasulullah Saw sebagaimana 

firman Allah dalam al-Qur’an : 

 حِيْْن  بَ عْدَ  إِنْ هُوَ إِلاَّ ذكِْرُ للِْعٰلَمِيَْْ. وَلتََ عْلَمُنَّ نَ بَاهَُ 
Maksudnya : “(Al-Qur’an) ini tidak lain, kecuali (sebagai) peringatan bagi 

semesta alam. Sungguh, kamu akan mengetahui (kebenaran) beritanya (Al-Qur’an) 

setelah beberapa waktu lagi. Kebenaran berita-berita Al-Qur’an itu ada yang terlaksana 

di dunia dan ada pula yang terlaksana di akhirat. Yang terlaksana di dunia misalnya 

adalah janji Allah Swt. kepada orang mukmin untuk menang dalam peperangan melawan 

orang musyrik, sedangkan yang terlaksana di akhirat adalah seperti kebenaran janji 

Allah Swt. tentang balasan atau perhitungan yang akan dilakukan terhadap manusia. 

(Q.S. Shad : 87-88). 

Ayat ini menunjukkan bahwa pemahaman manusia terhadap wahyu bersifat 

dinamis dan berkembang seiring waktu. Dalam konteks ini, ilmu pengetahuan modern 

dapat menjadi sarana untuk semakin memahami tanda-tanda kebesaran Allah, tanpa 

menafikan posisi wahyu sebagai sumber kebenaran utama. 
 

TINJAUAN PUSTAKA  

Kajian mengenai relasi antara hadis Nabi Muhammad SAW dan sains telah 

menjadi perhatian para sarjana Muslim sejak abad modern, seiring dengan 

berkembangnya ilmu pengetahuan dan teknologi. Diskursus ini umumnya berangkat dari 

kesadaran bahwa hadis, selain berfungsi sebagai sumber ajaran normatif dalam aspek 

dan akal manusia. Penelitian ini menegaskan bahwa kajian 

sains dalam hadis harus dilakukan secara hati-hati, 

kontekstual, dan moderat agar tidak terjebak pada 

penafsiran yang berlebihan. 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 

4.0 license 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 200 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

akidah, ibadah, dan akhlak, juga memuat petunjuk-petunjuk yang berkaitan dengan 

realitas alam dan kehidupan manusia. Namun demikian, para ulama dan akademisi 

menegaskan bahwa hadis tidak diturunkan sebagai kitab sains teknis, melainkan sebagai 

wahyu yang bersifat hidayah dan pedoman hidup (Al-Qaradawi, 1996). 

Dalam konteks kajian hadis tematik (maudhu‘i), sejumlah penelitian 

menunjukkan bahwa terdapat hadis-hadis yang mengandung isyarat tentang fenomena 

alam, kesehatan, dan kosmologi. Metode tematik dinilai relevan karena memungkinkan 

peneliti mengkaji hadis secara komprehensif dengan mengumpulkan berbagai riwayat 

yang memiliki kesamaan tema, kemudian dianalisis secara kontekstual dan historis (Al-

Farmawi, 2002). Pendekatan ini membantu menghindari pemahaman parsial dan tekstual 

yang berpotensi menimbulkan kesimpulan yang berlebihan dalam mengaitkan hadis 

dengan sains modern. 

Beberapa sarjana Muslim modern, seperti Maurice Bucaille (1976), berupaya 

menunjukkan adanya kesesuaian antara wahyu dan temuan ilmiah modern. Meskipun 

pendekatan ini memberikan kontribusi dalam membangun optimisme terhadap 

harmonisasi Islam dan sains, pendekatan tersebut juga menuai kritik karena berpotensi 

menyeret teks wahyu ke dalam kerangka teori ilmiah yang bersifat sementara dan 

berubah-ubah. Oleh karena itu, sejumlah akademisi kontemporer menekankan perlunya 

sikap metodologis yang hati-hati agar kajian sains dalam hadis tidak jatuh pada pola 

“pembenaran ilmiah” (scientific justification) yang berlebihan. 

Al-Qaradawi (2000) menegaskan bahwa teks-teks hadis yang berkaitan dengan 

fenomena alam harus dipahami sesuai dengan tujuan utama risalah Islam, yaitu 

memberikan petunjuk moral, spiritual, dan intelektual. Hadis-hadis tersebut dapat 

mengandung isyarat ilmiah, namun tidak dimaksudkan untuk merinci mekanisme teknis 

sebagaimana yang dilakukan oleh sains modern. Pandangan ini sejalan dengan prinsip 

bahwa wahyu dan akal memiliki wilayah dan fungsi masing-masing, namun tetap berada 

dalam satu kesatuan epistemologis. 

Dalam kajian kontemporer, diskursus tentang sains dalam hadis juga dikaitkan 

dengan epistemologi ilmu pengetahuan Islam. Beberapa peneliti menekankan bahwa 

sains dalam perspektif Islam tidak berdiri secara otonom dari nilai-nilai ketuhanan, 

melainkan terintegrasi dengan dimensi tauhid (Nasr, 2007). Dengan demikian, isyarat-

isyarat ilmiah dalam hadis lebih tepat dipahami sebagai tanda-tanda (ayat kauniyah) yang 

mendorong manusia untuk berpikir, merenung, dan mengenal kebesaran Allah SWT, 

bukan sebagai rumusan teori ilmiah yang siap diuji secara eksperimental. 

Penelitian-penelitian terdahulu juga menunjukkan adanya perbedaan pendekatan 

dalam membaca hadis-hadis yang berkaitan dengan sains. Sebagian penelitian cenderung 

menekankan kesesuaian literal antara hadis dan temuan sains modern, sementara 

penelitian lain lebih menekankan pendekatan kontekstual dan filosofis. Perbedaan ini 

menunjukkan adanya ruang diskusi yang luas sekaligus celah penelitian yang masih 

terbuka, khususnya dalam merumuskan pendekatan moderat yang tidak menafikan 

wahyu, namun juga tidak memaksakan hadis agar selalu selaras dengan teori sains 

tertentu. 

Berdasarkan telaah terhadap penelitian terdahulu, dapat disimpulkan bahwa 

kajian tentang isyarat sains dalam hadis memerlukan kerangka metodologis yang 

seimbang antara teks, konteks, dan perkembangan ilmu pengetahuan. Oleh karena itu, 

penelitian ini menempatkan diri pada posisi moderat dengan memandang hadis sebagai 

sumber inspirasi epistemologis dan spiritual, serta menegaskan bahwa keselarasan antara 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 201 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

hadis dan sains modern harus dipahami secara proporsional. Dengan pijakan ini, kajian 

diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam memperkaya diskursus 

hubungan antara hadis Nabi Muhammad SAW dan ilmu pengetahuan modern tanpa 

terjebak pada penafsiran yang berlebihan. 

 

METODE PENELITIAN 

Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan Librari Research atau Kajian 

Kepustakaan dengan metode kualitatif. Kajian kepustakaan merupakan metode penelitian 

yang menitikberatkan pada penelusuran, pengumpulan, dan analisis data yang bersumber 

dari literatur tertulis, seperti kitab hadis, buku ilmiah, jurnal akademik, serta karya-karya 

ulama dan cendekiawan yang relevan dengan topik penelitian (Nazir, 2009). 

Data, Intrumen, dan Teknik Pengumpulan Data 

Dalam proses pengumpulan data, penelitian ini menggunakan beberapa instrumen 

sebagaimana dikemukakan oleh Mestika Zed (2014). Sumber utama data diperoleh 

melalui buku dan jurnal ilmiah yang relevan dengan fokus kajian, yang berfungsi sebagai 

landasan teoretis dan analitis penelitian. Selain itu, penelusuran data juga dilakukan 

melalui pemanfaatan database perpustakaan untuk mengakses berbagai sumber 

kepustakaan yang kredibel dan sesuai dengan kebutuhan penelitian. Penelitian ini turut 

memanfaatkan sumber-sumber elektronik, seperti situs web akademik, basis data jurnal 

daring, serta arsip digital yang mencakup e-book, artikel jurnal elektronik, dan publikasi 

online lainnya. Di samping itu, hasil-hasil penelitian sebelumnya yang relevan dijadikan 

sebagai referensi pendukung dan bahan pembanding dalam analisis. Secara keseluruhan, 

sumber data yang digunakan mencakup sumber primer berupa dokumen dan teks asli, 

serta sumber sekunder yang berasal dari kajian pustaka dan analisis ilmiah yang berkaitan 

dengan tema penelitian. 

Teknik Analisis Data 

Peneliti menganalisis data dengan menggunakan Analisis Tematik, yaitu 

mengidentifikasi tema-tema utama yang muncul dalam literatur dan hadis yang dikaji, 

kemudian menganalisis keterkaitan antara tema tersebut dengan konsep sains modern 

(Miles, M.B., Huberman, A.M., & Saldana, J. : 2014). Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti untuk memahami makna hadis secara kontekstual dan sistematis. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Beberapa Fakta Sains Ilmiah Dari Kemukjizatan Nabi 

Sebagai sumber hukum kedua dalam Islam, hadis memberikan banyak petunjuk 

kepada manusia untuk mengembangkan ilmu pengetahuan. Beberapa hadis yang 

memberikan petunjuk tentang pentingnya ilmu pengetahuan antara lain sebagai berikut : 

Berkaitan dengan sayap Lalat 

Dar Abu Hurairah, Nabi Bersabda : 

ليَِطْرَحْهُ فإَِنَّ فِ   عَنْ أَبِ هُرَيْ رةََ أَنَّ رَسُولَ اِلله قاَلَ : إِذَا وَقَعَ الذُّبََبُ فِ إِنََءِ أَحَدكُِمْ فَ لْيَ غْمِسْهُ كُلُّهُ ثَُّ 
 شِفَاءً  إِحْدَى جَنَاحَيْهِ دَاءً وَفِ الْْخَرِ 

Artinya : “Dari Abu Hurairah bahwasanya Rasulullah bersabda: “Apabila lalat jatuh di 

bejana salah satu diantara kalian maka celupkanlah karena pada salah satu sayapnya 

terdapat penyakit dan pada sayap lainnya terdapat obat penawarnya”. 

Dalam hadis tersebut, Nabi Muhammad SAW tidak menjelaskan secara rinci 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 202 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

sayap mana yang membawa penyakit dan sayap mana yang mengandung penawar. Hal 

ini menunjukkan bahwa fokus hadis bukan pada penjelasan biologis teknis, melainkan 

pada penyampaian prinsip umum yang dapat dipahami sesuai dengan konteks zaman. 

Dalam kajian mikrobiologi modern, ditemukan bahwa tubuh serangga, termasuk 

lalat, dapat membawa mikroorganisme patogen sekaligus zat atau mikroba lain yang 

berpotensi menetralkan bakteri tertentu. Temuan ini sering dikaitkan dengan hadis 

tersebut sebagai bentuk kesesuaian antara isyarat hadis dan fakta ilmiah. 

Hadis tentang sayap lalat tidak seharusnya dipahami sebagai klaim ilmiah yang 

berdiri sendiri, melainkan sebagai isyarat bahwa pengetahuan Nabi Muhammad SAW 

bersumber dari wahyu. Kesesuaian hadis dengan temuan sains modern hendaknya 

dipahami secara proporsional dan tidak dijadikan alat pembenaran ilmiah secara 

berlebihan. 

Berkaitan dengan siwak 

النَّبُِّ  وَ  هَا : بَِِيِ  شَيْءن كَانَ يَ بْدَأُ  عَن ْ  ُ   - عَنْ شُرَيْحِ بْنِ هَانِءن ، قاَلَ : قُ لْتُ لعَِائِشَةَ رَضِيَ اللََّّ
تَهُ ؟ قاَلَتْ : -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ   . رَوَاهُ مُسْلِم.  بَِلسِ وَاكِ  إِذَا دَخَلَ بَ ي ْ

Artinya : “Syuraih bin Hani’ berkata, “Aku bertanya kepada ‘Aisyah radhiyallahu ‘anha, 

‘Dengan apa Nabi shallallahu ‘alaihi wa sallam memulai ketika beliau memasuki 

rumahnya?” ‘Aisyah menjawab, “Dengan bersiwak.” (HR. Muslim). 

Hadis ini menunjukkan bahwa bersiwak merupakan kebiasaan Nabi Muhammad 

SAW yang dilakukan secara konsisten, bahkan ketika memasuki rumah. Tradisi bersiwak 

telah dikenal sejak lama dalam masyarakat Arab dan terus dipraktikkan hingga saat ini. 

Dalam kajian kesehatan modern, kayu siwak (Salvadora persica) diketahui 

mengandung zat antibakteri yang bermanfaat untuk menjaga kebersihan mulut dan 

kesehatan gigi. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa pengguna siwak memiliki 

kondisi kesehatan gigi dan gusi yang relatif lebih baik dibandingkan mereka yang tidak 

menggunakannya. 

Berkaitan dengan bintang-bintang dilangit 

 ف إِذ اَذ ه ب تَِالنُّجُومَُأ ت ىَالسَّم اء َم اَتُوع دََُلنَّجْمَُأمُْن ةٌَللِسَّم اءَِاَ 
Artinya : “Bintang-bintang adalah pengaman bagi langit. Apabila bintang-bintang itu 

lenyap, maka akan datang kepada langit apa yang telah diancamkan.” 

Hadis di atas diriwayatkan oleh Imam Muslim dalam Shahih-nya (Kitab Fadha’il 

Ash-Shahabah). Dalam hadis ini, Rasulullah menjelaskan bahwa bintang-bintang 

berfungsi sebagai pelindung bagi bumi. Jika bintang-bintang mati, maka langit akan 

menghadapi ancaman. Matinya bintang dalam konteks ini merujuk pada redupnya sinar 

dari bintang. "Sesuatu yang mengancam langit" merujuk pada perubahan dan 

ketidakberaturan yang terjadi pada langit, seperti kabut dan asap. Fakta-fakta kosmologis 

pada abad ke-20 telah mengkonfirmasi hal ini. Bintang memiliki massa dan volume yang 

besar, serta suhu yang tinggi. Bintang mengalami beberapa fase dalam siklus hidupnya, 

mulai dari kelahiran hingga Bintang mengalami siklus kehidupan mulai dari bintang 

muda hingga menjadi bintang tua. Cahayanya meredup dan kemudian meledak, 

membentuk kabut sebelum akhirnya lahir menjadi bintang baru. Ketika cahaya bintang 

meredup, langit akan dipenuhi oleh kabut dan asap. Selain itu, bintang memiliki daya 

gravitasi kuat yang mengikat bintang-bintang dan segala materi dan energi di semesta. 

Jika ikatan gravitasi ini lepas, bintang-bintang akan runtuh dan alam semesta akan hancur. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 203 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Ini menunjukkan betapa indahnya ungkapan Nabi SAW. yang secara akurat dan ilmiah 

menggambarkan fenomena ini 1.400 tahun yang lalu. 

Dalam perspektif sains modern, bintang-bintang memiliki massa, energi, dan gaya 

gravitasi yang berpengaruh terhadap struktur dan kestabilan alam semesta. Ilmu 

astrofisika menjelaskan bahwa gravitasi benda langit berperan dalam menjaga orbit planet 

dan kestabilan sistem kosmik. Meski demikian, hadis ini tidak dapat dipahami sebagai 

penjelasan teknis tentang kosmologi, melainkan sebagai isyarat umum tentang 

keteraturan alam yang tunduk pada hukum Allah. 

Hadis tentang bintang-bintang ini seharusnya dipahami sebagai dorongan teologis 

untuk menyadari bahwa alam semesta tidak tercipta secara acak, melainkan berada dalam 

sistem yang teratur dan seimbang. Keselarasan antara hadis dan temuan sains modern 

menunjukkan keharmonisan antara wahyu dan akal, tanpa harus memaksakan hadis agar 

selalu sesuai dengan teori ilmiah tertentu yang bersifat dinamis. 

Pada masa itu, ketika kebodohan, kegelapan, khurafat, dan mitos masih melanda 

manusia, Nabi telah memberikan bukti jelas akan kebenaran kenabiannya. Meskipun 

mayoritas masyarakat saat itu kafir dan musyrik yang menolak kenabiannya, ini adalah 

bukti kejelasan kenabian dan kebenaran perkataan Nabi. 

Berkaitan dengan kebulatan Bumi 

Nabi Saw bersabda : 

َت  زُولَُ َت بَ ُّجَُو لَ  َع ل ىَرِس الِِ اَلَ  َهِي 
Artinya : “Ia tetap berada ditempatnya, tidak berpindah dan bergeser.” 

Dalam hadis ini, Rasulullah Saw. menjelaskan bahwa benda-benda angkasa 

seperti matahari tidak berpindah atau bergeser. Mereka terbit dan tenggelam berbagai 

kelompok manusia secara bersamaan. Fenomena ini hanya dapat terjadi jika bumi 

berbentuk bulat atau elips dan terus-menerus berputar mengelilingi matahari. Beliau 

menjawab: “Ia tetap berada ditempatnya. Tidak berpindah dan bergeser. Ia tenggelam 

bagi satu kaum dan terbit bagi kaum yang lain. Ia terbit dan tenggelam pada suatu kaum. 

(dan dalam waktu bersamaan) satu kaum mengatakan ia tenggelam sementara kaum yang 

lain mengatakan ia terbit. (Musnad Imam Abriy Ishaq Al-Hamadaniy)”. 

Hadis ini menjelaskan bahwa matahari tampak terbit dan tenggelam bagi 

kelompok manusia yang berbeda dalam waktu yang bersamaan. Fenomena ini hanya 

dapat dipahami apabila bumi berbentuk bulat atau elips dan berputar pada porosnya. 

Dalam ilmu astronomi modern, rotasi bumi menjadi dasar terjadinya pergantian siang dan 

malam di berbagai wilayah dunia. Dan ini akan berlangsung hingga kiamat tiba. 

Fenomena terpenting dari kebulatan bumi adalah keragaman mathla’ (posisi 

terbit) lantaran keragaman horizintal (cakrawala). Sehingga matahari, bulan dan benda-

benda angkasa lainnya menghilang dari penduduk bumi di satu kawasan dan terbit pada 

penduduk kawasan lainnya. Benda-benda angkasa ini beredar pada garis orbit tertentu, 

tidak bergeser dan pindah sedikit pun. Persis sebagaimana firman Allah dalam QS. Yasin 

(36): 40): 

 

 

 و كُلٌَّفىَف  ل كٍَي سْب حُونَ  

Artinya : “Dan masing-masing beredar pada garis edarnya.” 

Ayat ini menunjukkan bahwa peredaran benda langit berlangsung secara 

sistematis dan teratur sesuai dengan ketetapan Allah. Pada masa diturunkannya wahyu, 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 204 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

keyakinan tentang bumi yang datar masih mendominasi pemikiran manusia, termasuk 

salah satu pancaran sinar kenabian dan risalah beliau. Tidak ada seorang pun di 

Semenanjung Arab pada masa diturunkan wahyu, atau bahkan berabad-abad setelahnya 

yang mengetahui fakta “kebulatan” bumi dan rotasinya mengelilingi porosnya di hadapan 

matahari. 

Oleh karena itu, isyarat-isyarat ini menjadi bukti bahwa Islam mendorong 

umatnya untuk berpikir kritis dan terbuka terhadap realitas alam. Semua ini bersumber 

dari pancaran informasi yang dilansir dalam Al-Qur’an dan hadis Nabi. Keduanya sama-

sama menjadi bukti kenabian dan kerasulan Nabi Muhammad SAW. 

Berkaitan dengan proses pembentukan Bumi 

Diriwayatkan dari Rasulullah Saw beliau bersabda : 

ه اَالْْ رْضَُ   ك ان تَْالْك عْب ةَُخ شِع ةًَع ل ىَالْم اءَِف دُحِي تَْمِن ْ
Artinya : “Dahulu Ka’bah adalah bukit kecil di atas air kemudian dibentangkanlah bumi 

dari (bawah)nya. (An-Nihayah fi Gharib Al-Hadits wa Al-Atsar, Juz II, hlm. 34-35). 

Hadis ini oleh sebagian ulama klasik dianggap sebagai hadis yang gharib (aneh). 

Namun, perkembangan ilmu geologi modern menunjukkan bahwa pada masa awal 

pembentukan bumi, permukaan planet ini didominasi oleh air, kemudian daratan muncul 

secara bertahap melalui aktivitas geologis seperti letusan gunung berapi dan pergerakan 

lempeng bumi. 

Dalam perspektif sains kebumian modern, pembentukan daratan diyakini 

berlangsung melalui proses geologis yang sangat panjang, melibatkan aktivitas vulkanik, 

pergerakan lempeng tektonik, serta dinamika samudra purba. Sejumlah teori menjelaskan 

bahwa daratan awal kemungkinan muncul dari aktivitas magma di dasar samudra yang 

secara bertahap membentuk struktur daratan baru, sebelum akhirnya berkembang menjadi 

benua-benua yang dikenal saat ini. 

Khasiat Madu 

Rasulullah Saw bersabda : 

تَى أَنَّ رَجُلًً أتََى النَّبَِّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ فقالَ : أَخِي يَشْتَكِي بَطنَْهُ، فَ قَالَ: اسْقِهِ عَسَلًً، ثَُّ أَ 
 ؟  تُ الثَّانيَِةَ، فقالَ: اسْقِهِ عَسَلًً ، ثَُّ أتَََهُ الثَّالثِةََ ، فقالَ: اسْقِهِ عَسَلًً ، ثَُّ أتَََهُ فَقالَ: قَدْ فَ عَلْ 

 فَبََأََ. فقال: صَدَقَ اللهُ ، وكَذَبَ بَطْنُ أَخِيكَ، اسْقِهِ عَسَلًً، فَسَقَاهُ 
Artinya : “Telah menceritakan kepada kami ‘Ayyas bin Walid, telah menceritakan kepada 

kami Abdul A’la, telah menceritakan kepada kami Sa’id, dari Qatadah, dari Abi al-

Mutawakkil, dari Abi Sa’id bahwasanya seseorang datang menghadap Nabi Saw., ia 

berkata: ‘Saudaraku mengeluhkan sakit pada perutnya. Nabi berkata: ‘Minumkan ia 

madu.’ Kemudian orang itu datang untuk kedua kalinya, Nabi berkata: ‘Minumkan ia 

madu.’ Orang itu datang lagi pada kali yang ketiga, Nabi tetap berkata: ‘Minumkan ia 

madu.’Setelah itu, orang itu datang lagi dan menyatakan: ‘Aku telah melakukannya 

(namun belum sembuh juga malah bertambah mencret).’ Nabi bersabda: ‘Allah Maha 

benar dan perut saudaramu itu dusta. Minumkan lagi madu.’ Orang itu meminumkannya 

lagi, maka saudaranya pun sembuh.” (HR. Al- Bukhari dan Muslim). 

Sebagian ulama mengatakan khususnya para periwayat hadis seperti Bukhari 

Muslim manisan itu adalah madu yang menunjukkan bahwa madu merupakan sebaik-

baiknya manisan. Bahkan dalam kitab sejarah al-Asbahan yang diterjemahkan Ahmad 

bin Hasan yang diriwayatkan dari ibn Umar sesungguhnya telah bersabda Nabi‚ “Nikmat 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 205 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

yang pertama kali diangkat dari bumi ialah madu.” 

Hadis ini menegaskan bahwa madu memiliki manfaat bagi kesehatan, khususnya 

dalam pengobatan gangguan pencernaan. Dalam ilmu kesehatan modern, madu dikenal 

mengandung zat antibakteri, antioksidan, dan nutrisi alami yang bermanfaat bagi tubuh 

manusia. 

Al-Qur’an juga menyebutkan madu sebagai salah satu nikmat Allah yang 

memiliki khasiat penyembuhan. Allah SWT berfirman: 

 

 يََْرجُُ مِنْ بطُوُنِِاَ شَرَابٌ مُُْتَلِفٌ ألَْوَانهُُ فِيهِ شِفَاءٌ للِنَّاسِ 
Artinya: “Dari perut lebah itu keluar minuman (madu) yang bermacam-macam 

warnanya, di dalamnya terdapat obat bagi manusia.” (Q.S. an-Naḥl 16: 69) 

Hadis tentang madu menunjukkan bahwa Islam mendorong pemanfaatan sumber 

daya alam secara bijak untuk menjaga kesehatan. Namun, penggunaan madu sebagai obat 

harus tetap mempertimbangkan kaidah medis dan konteks kondisi kesehatan masing-

masing individu. 

 

KESIMPULAN 

Hadis-hadis Rasulullah SAW mengandung berbagai isyarat yang dapat dikaitkan 

dengan fenomena alam dan kesehatan manusia, seperti penciptaan bumi, keberadaan 

bintang-bintang, pernyataan Nabi mengenai sayap lalat, anjuran bersiwak, serta 

pemanfaatan madu bagi kesehatan. Namun demikian, penulis menegaskan bahwa 

kehadiran isyarat-isyarat tersebut tidak menjadikan hadis sebagai sumber ilmu 

pengetahuan teknis, melainkan sebagai petunjuk spiritual dan moral bagi umat manusia. 

Oleh karena itu, pemahaman terhadap hadis harus senantiasa memperhatikan konteks, 

metodologi penafsiran, serta prinsip-prinsip keilmuan yang telah dirumuskan oleh para 

ulama. Penulis berpandangan bahwa kajian sains dalam hadis akan lebih bermakna 

apabila dilakukan secara hati-hati, kritis, dan kolaboratif antara cendekiawan Muslim di 

bidang agama dan sains, dengan tetap berlandaskan keimanan yang kokoh kepada Allah 

SWT. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ali Hasibuan, M.Fitriadi. (2020), “Isyarat- Isyarat Sciense Dalam Hadist”, Jurnal 

Kepenedidikan Islam. 

An-Najjar Zaghlul, “Sains Dalam Hadis, Mengungkap Fakta ilmiah dari Kemukjizatan 

Hadis Nabi”. Jakarta: Amzah. 

Atta, RM. (2004) Microbiological studies on fly wings (Musca domestica) where disease 

and treat. World Journal Of Medical Sciences. 

Al-Farmawi, A. H. (1996). Metode Tafsir Maudhu‘i dan Cara Penerapannya. Bandung: 

Pustaka Setia. 

Bucaille, M. (2001). Bibel, Al-Qur’an, dan Sains Modern. Jakarta: Bulan Bintang. 

Houwink B (1994). Ilmu kedokteran gigi pencegahan Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press. 

Lis Arifudin, 2016 “Integrasi Sains dan Agama serta Implikasinya Terhadap Pendidikan 

Islam”. Edukasia Islamika, https://doi.org/10.21927/literasi.2013.4(2). 

Md.Firdaus Ahmed Latif, (1996) Madu Lebah Penawar Zahir &Batin,Kuala Lumpur: 

Darul Nu’man. 

Muslim bin Al-Hajjāj abu al-Hasan al-Qusyairi al-Naisaburi,al-Musnad al Mukhtasur al- 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 2, No. 1, January 2026 206 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

shahihal-Muslim,Vol. 1 Hadis No. 253 (Beirut: Dār Ihya’ al-Tirath al-Arabi). 

Muhammad Mushthafa al-A'dzhami, “Muwattha Imam Malik, Kitab: Tentang Menuntut 

Ilmu”. Kairo: Muassasah Zaid Al Nahyan. 

Nurmayani, (2013), “Sumbangan Islam Terhadap Sains dan Teknologi”. Jurnal 

Handayani, 

Nasr, S. H. (2003). Religion and the Order of Nature. New York: Oxford University 

Press. 

Warto, (2018), “Studi Islam Pendekatan Sains: Relevansi Wahyu Terhadap Ilmu 

Pengetahuan Modern”. International Journal Ihya’ ‘Ulum Al-Din. 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

