@ AL-MUQADDIMAH — Journal Of Educational and Religious Perspectives
Homepage

AL-MUQADDIMAH Email

: admin @ jurnal-mugaddimah.or.id

e — ISSN @ 3109-7219

https://jurnal-mugaddimah.or.id/index.php/Al-Mugaddimah/index Al-Mugaddimah Vol. 1, No. 2, September 2025

Page. 63 - 71

METODE PENYUSUNAN AL QUR’AN: PERSPEKTIF SEJARAH

BAHASA DAN KEMUKJIZATAN BAYANI

Khomsa Maulana', Ali Burhan?,
Ma’had Aly Walindo, Pekalongan, Indonesia’,
UIN KH Abdurrahman Wahid, Pekalongan, Indonesia 2,

Email: khomsamaulan990@gmail.'aliburhan@uingusdur.ac.id?

Abstract

Keywords :
Qur’an,
Compilation,
Linguistic History,
1'Jaz Bayani,
Codification.

The Qur’an is the sacred scripture of Islam that is unique in
its revelation, compilation, and codification. Unlike previous
scriptures, it was revealed gradually over 23 years,
preserved through the memorization of the Companions,
written on simple materials, and later compiled officially
during the caliphate of Abu Bakr al-Siddiq and standardized
under Uthman ibn ‘Affan. From the perspective of linguistic
history, the Qur’an played a crucial role in establishing the
Quraysh dialect as the standard of Classical Arabic.
Furthermore, it is considered a miracle of bayan (rhetorical
inimitability), manifested in the harmony between expression
and context, the precision of diction, the beauty of its
rhetorical style (uslub), and its ability to convey profound
meanings with concise wording. This research applies a
library-based method by analyzing both classical and
contemporary sources from Qur’anic sciences, tafsir, and
Arabic linguistics. The findings reveal that the method of
Qur’anic compilation is not merely a historical process but
also a manifestation of the miraculous bayan, affirming the
Qur’an as a divine text and the supreme model of Arabic
expression throughout history.

Abstrak

Kata Kunci :
al-Qur’an,
Penyusunan,
Sejarah Bahasa,
1'Jaz Bayani,
Kodifikasi

Al-Qur’an adalah kitab suci umat Islam yang memiliki
keunikan dalam sejarah pewahyuan, penyusunan, dan
kodifikasinya. Tidak seperti kitab-kitab sebelumnya, al-
Qur’an diturunkan secara bertahap selama 23 tahun, dijaga
melalui hafalan para sahabat, dan ditulis di berbagai media
sederhana, hingga akhirnya dikodifikasi secara resmi pada
masa Abu Bakar al-Siddiq dan diseragamkan oleh Utsman
bin ‘Affan. Dari sisi sejarah bahasa, al-Qur’an menjadi
tonggak penting dalam pembakuan dialek Quraisy sebagai
standar bahasa Arab klasik. Selain itu, al-Qur’an juga
merupakan mukjizat dari aspek bayani (kemukjizatan
retorika dan penyampaian makna), yang tercermin dalam
keserasian antara redaksi dan konteks, ketepatan pilihan
diksi, keindahan gaya bahasa (uslib), serta kemampuannya
menyampaikan makna mendalam dengan redaksi yang
singkat. Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka
dengan menelaah literatur klasik dan kontemporer, baik dari

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://share.google/Ie6j2TCtAlBNSZban
https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index
mailto:admin@jurnal-muqaddimah.or.id

khazanah ulim al-Qur’an, tafsir, maupun linguistik Arab.
Hasil kajian menunjukkan bahwa metode penyusunan al-
Qur’an bukan hanya proses historis, melainkan juga wujud
mukjizat bayani yang menegaskan posisi al-Qur’an sebagai
teks ilahi sekaligus patron ekspresi bahasa Arab sepanjang
masa.

This is an open access article under the CC BY-NC-SA
4.0 license

©0Ele
PENDAHULUAN

Sebagai kitab suci umat Islam, al-Qur'an memiliki tempat yang istimewa di antara
literatur keagamaan lainnya. al-Qur'an dianggap sebagai mukjizat terbesar Nabi
Muhammad SAW karena selain berfungsi sebagai pedoman hidup, itu juga merupakan
kitab suci. [jaz bayani, atau keunggulan al-Qur'an dalam hal retorika, gaya bahasa,
kesesuaian redaksi dengan konteks, dan kemampuan untuk menyampaikan makna yang
luas dan mendalam dengan kalimat singkat, adalah salah satu bentuk kemukjizatan.
Karena masyarakat Arab sangat menjunjung tinggi kefasihan bahasa dan keindahan syair
pada masa pewahyuan, fenomena ini dapat diamati sejak awal (al-Rafi’i, 1997).

Ulama klasik dan sarjana modern telah banyak melakukan penelitian tentang
bagaimana al-Qur'an disusun. Ulama, seperti (Al-Suyiitt & al-Rawi, 1996) dalam al-Itqan
fi ‘Ulim al-Qur’an dan (al-Zarkashi, 1988) dalam al-Burhan fi ‘Ulim al-Qur’an,
memperhatikan aspek-aspek seperti penulisan kuttab al-wahy, tradisi hafalan, dan
kodifikasi mushaf selama masa Abu Bakar dan Utsman. Sarjana kontemporer seperti
Musthafa A’zami (2003), Angelika Neuwirth (2010), dan Toshihiko Izutsu (2002)
mempelajari al-Qur'an dari sudut pandang filologi dan linguistik, memberikan wawasan
baru tentang proses pembuatan dan keberlangsungan teksnya.

Secara historis, al-Qur'an diturunkan secara bertahap selama dua puluh tiga tahun
untuk memenuhi kebutuhan hukum, sosial, dan spiritual umat Islam. Nabi sl 4le &) JLa
menyampaikan wahyu secara lisan kepada para sahabatnya untuk dihafalkan, sekaligus
menunjuk para penulis untuk mencatatnya di berbagai media sederhana, seperti tulang,
kulit binatang, dan pelepah kurma. Setelah wafatnya Nabi alu s 4ile &) JLa menjadi sangat
penting untuk mengumpulkan al-Qur'an dalam satu mushaf, terutama setelah banyak
penghafal meninggal dalam Perang Yamamah. Zaid bin Thabit kemudian ditunjuk oleh
Abu Bakar al-Siddiq untuk memulai kodifikasi. Khalifah Utsman bin ‘Affan melanjutkan
kodifikasi ini dengan membuat mushaf standar yang didistribusikan ke berbagai wilayah
Islam. Mushaf ini terus menjadi rujukan resmi hingga saat ini (Dawiid & Jeffery, 1985).

Sebelum Islam, bahasa Arab terdiri dari banyak dialek suku, dan al-Qur'an
memainkan peran penting dalam menetapkan dialek Quraisy sebagai standar bahasa
Arab. Namun, ketika al-Qur'an diturunkan dalam dialek Quraisy, dialek tersebut dianggap
paling fasih dan akhirnya menjadi referensi utama. Selanjutnya, kebutuhan untuk
memahami al-Qur'an secara benar melahirkan berbagai ilmu bahasa seperti qira'at,
nahwu, sarf, dan balaghah (Izutsu, 2002).

Kemukjizatan bayani al-Qur'an terlihat dari cara dia ditulis. Pewahyuan bertahap
tidak hanya menyesuaikan diri dengan kondisi psikologis Nabi ales 4de &l La dan
kebutuhan umat, tetapi juga menunjukkan konsistensi antara redaksi dan konteks

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

(munasabah). Tradisi hafalan yang luas menunjukkan bahwa bahasa Qur'an mudah
dipahami dan diingat. Perkembangan sistem rasm, dabt, dan harakat menunjukkan ijtihad
ulama dalam menjaga ketepatan bacaan. Pada masa Abu Bakar dan Utsman, kodifikasi
menegaskan keaslian teks. Semua ini menunjukkan bahwa metode penyusunan al-Qur'an
adalah representasi mukjizat bayani selain peristiwa sejarah. Ini memperkuat posisi al-
Qur'an sebagai teks ilahi dan patron ekspresi bahasa Arab (Al-Suyiitt & al-Rawi, 1996).

Dengan demikian, tujuan penelitian ini adalah untuk menyelidiki proses
penyusunan al-Qur'an dari sudut pandang sejarah bahasa dan kemukjizatan bayani.
Tradisi lisan dan tulisan pada masa Nabi, kodifikasi Qur'an pada masa Abu Bakar dan
Utsman, perkembangan rasm, dabt, dan harakat, dan, dimensi i‘jaz bayani dalam
penyusunan Qur'an adalah topik penelitian ini. Diharapkan bahwa artikel ini akan
membantu memahami al-Qur'an bukan hanya sebagai kitab suci tetapi juga sebagai
mukjizat retorika terbesar dalam sejarah bahasa Arab.

TINJAUAN PUSTAKA

Literatur ulim al-Qur'an klasik banyak menjelaskan tentang bagaimana al-Qur'an
disusun. Dalam al-Itqan 1 ‘Ulam al-Qur’an dan al-Burhan f1 ‘Ulim al-Qur’an, Al-Suyut1
(1996) dan al-Zarkasy1 (1994) membahas proses kodifikasi pada masa Abu Bakar dan
Utsman. Dalam Kitab al-Masahif, Ibn Abi Dawiid merinci mushaf-mushaf sahabat.
Sementara itu, dalam Dala'il al-1‘jaz (1992), al-Jurjani menekankan teori nazm sebagai
dasar kemukjizatan bayani al-Qur'an. Dia mengatakan bahwa keserasian susunan lafaz
dan makna membuat Qur'an kuat.

Studi kontemporer juga memperkaya percakapan. Izutsu (2002) menunjukkan
perubahan semantik kosakata Arab pra-Islam yang dilakukan Qur'an, sedangkan Mustafa
Al-A‘zami (2003) menegaskan otentisitas al-Qur'an dengan membantah keraguan
orientalis. Angelika Neuwirth (2010) menganggap Qur'an sebagai teks retoris yang
membentuk identitas komunitas Muslim (Fajri, 2021). Dalam Tafsir al-Mishbah, Quraish
Shihab (2006) membahas bagaimana redaksi Qur'an dapat disesuaikan dengan realitas
sosial dan budaya di Indonesia (Aziz & Sofarwati, 2021). Dari tinjauan ini, tampak bahwa
penelitian klasik cenderung berkonsentrasi pada sejarah kodifikasi, sedangkan penelitian
balaghah lebih menekankan aspek keindahan bahasa. Oleh karena itu, tujuan penelitian
ini adalah untuk menghubungkan dua perspektif sejarah pembuatan Qur'an dan
kemukjizatan bayani.

METODE PENELITIAN

Studi kepustakaan ini menggunakan pendekatan kualitatif. Kitab Al-Masahif
karya Ibn Abi Dawid (1985), dan al-Itqan f1 ‘Ulim al-Qur’an karya Al-Suyitt (1996),
dan al-Burhan f1 ‘Ulim al-Qur’an karya Al-Zarkasy1 (1994) adalah sumber utama dari
penelitian ini. Selain itu, ayat-ayat klasik seperti Jami‘ al-Bayan karya al-Tabart (2001)
dan Tafsir Ibn Kathir (1999) digunakan untuk memeriksa hubungan antara ayat-ayat
tersebut dan konteksnya di masa lalu. Dalam hal balaghah, penelitian menggunakan
Dala'il al-I°jaz al-Jurjani (1992) dan tulisan ulama bayan lainnya.

Sumber sekunder berupa literatur kontemporer juga dipakai untuk memperkaya
analisis, seperti karya Izutsu (2002), Neuwirth (2010), al-A‘zami (2003), dan Quraish
Shihab (2006). Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis, yakni dengan menjelaskan
data yang diperoleh, kemudian menghubungkannya dengan konsep i‘jaz bayani. Proses
penyusunan al-Qur’an dianalisis melalui perspektif sejarah bahasa, sementara dimensi

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

retorika Qur’an dipahami melalui teori balaghah dan bayan. Dengan metode ini,
penelitian diharapkan mampu memberikan pemahaman komprehensif bahwa penyusunan
al-Qur’an bukan hanya fenomena historis, tetapi juga representasi mukjizat bayant.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Bahasa Arab Pra-Islam dan Latar Pewahyuan

Masyarakat Arab memiliki tradisi lisan yang kuat sebelum turunnya al-Qur'an.
Bahasa adalah identitas dan kebanggaan setiap kabilah, dan kefasihan dipandang sebagai
simbol kemuliaan. Para penyair bersaing untuk menampilkan syair terbaik mereka di
pasar sastra seperti "Ukaz" dan "Dhu Al-Majaz" (al-Rafi’i, 1997). Pada masa itu, syair
digunakan sebagai propaganda, dokumentasi sejarah, dan hiburan. Oleh karena itu,
bangsa Arab digelari ummiyytn bukan karena tidak memiliki tulisan, tetapi karena
bergantung pada tradisi lisan daripada tulisan (Izutsu, 2002).

Ada banyak dialek dalam bahasa Arab sebelum Islam, seperti Hudhail, Tamim,
Asad, dan Quraisy. Meskipun semuanya termasuk dalam satu rumpun bahasa Arab,
masing-masing memiliki kosakata dan struktur yang berbeda. Dialek Quraisy unik di
antara semua dialek karena digunakan di Makkah, pusat perdagangan dan keagamaan.
Menurut (Al-Suyiiti & al-Rawi, 1996), al-Qur'an diturunkan dalam dialek Quraisy tetapi
dapat diubah sesuai dengan konsep ahruf sab‘ah. Ini menunjukkan bahwa al-Qur'an sejak
awal berfungsi sebagai teks keagamaan dan patron linguistik yang melampaui tradisi
sastra Arab.

Dari perspektif pewahyuan, masyarakat yang sangat menghargai kekuatan kata
adalah tempat turunnya al-Qur'an. Karena bangsa Arab yang ahli sastra pun tidak mampu
menandinginya, tantangan Qur'an untuk mendatangkan satu surat yang serupa (QS. al-
Bagarah [2]:23) merupakan bukti kemukjizatan bayani. Menurut (Al-Jurjani & Rida,
1992), Al-Qur'an tidak hanya menyamai standar sastra Arab, tetapi juga melampauinya
dengan gaya retorikanya yang unik, keseimbangan bunyi, dan ketepatan diksi dalam
menyampaikan maknanya. Misalnya, kata yaqin digunakan dalam QS. al-Hijr [15]:99
untuk menunjukkan kepastian absolut, berbeda dengan kata zann yang menunjukkan
asumsi. Perbedaan semantik ini menunjukkan bahwa Qur'an unik dalam memilih kata
yang sesuai dengan konteks.

Ini menunjukkan bahwa pewahyuan al-Qur'an terjadi di masyarakat yang
memiliki tradisi bahasa yang kuat. Namun, berkat mukjizat bayaninya, baik dari segi
susunan lafaz maupun kedalaman makna, al-Qur'an melampaui seluruh karya sastra
jahiliyah. Ahruf sab'ah menunjukkan keluasan ekspresi Qur'an dalam mengakomodasi
keragaman dialek Arab, sementara pewayangan dalam dialek Quraisy menjadi standar
baru kefasihan. Oleh karena itu, mukjizat al-Qur'an sudah terlihat dari sisi bayani pada
tahap awal penyusunannya.

Tradisi Lisan dan Tulisan dalam Penyusunan al-Qur’an

Hafalan (riwayah syafahiyyah) dan penulisan (kitabah) adalah dua jalur utama
melalui mana al-Qur'an dijaga sejak awal pewahyuan. Metode hafalan adalah yang paling
umum, dan ini sesuai dengan budaya Arab yang sangat kuat dalam mengandalkan daya
ingat. Setelah mendengarkan bacaan Nabi alu s 4de 4l JLa para sahabat menghafalkannya
dan mengajarkannya kepada orang lain. Sebagaimana dinyatakan dalam hadis yang
diriwayatkan oleh Al-Bukhari (no. 4986), Rasulullah alw s 4de &) s sendiri menyatakan
bahwa hafalan Qur'an sangat penting, dan beliau sering membacakan ayat kepada para
sahabatnya untuk membantu mereka menghafalnya dengan benar. Dengan demikian,

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

komunitas huffaz muncul, yang menjaga keasliannya dari generasi ke generasi (al-Salih,
1959).

Selain hafalan, Nabi alus 4sle ) Lo menunjuk beberapa sahabatnya sebagai
kuttab al-wahy, atau penulis wahyu. Ada Zaid bin Thabit, Ubay bin Ka‘b, Abdullah bin
Mas‘ud, dan Ali bin Abi Thalib di antara mereka. Mereka menggunakan media sederhana
seperti pelepah kurma, tulang, batu tipis, dan kulit binatang untuk menulis ayat-ayat
Qur'an (Al-Suyiitt & al-Rawi, 1996). Tulisan ini hanya berupa catatan terpisah sesuai
turunnya wahyu, bukan dikumpulkan dalam satu mushaf. Meskipun sederhana, upaya ini
menunjukkan bahwa al-Qur'an telah memiliki catatan tertulis selain tradisi hafalan sejak
masa Nabi.

Hafalan dan tulisan saling melengkapi. Tulisan membantu memperkuat ingatan
dan menjadi referensi bagi sahabat, sementara hafalan menjaga kemurnian bacaan. (Al-
Suyiitt & al-Rawi, 1996) menekankan bahwa Nabi alus 4de 4l 1w memiliki otoritas
langsung atas bacaan dan tulisan Qur'an. Beliau mendiktekan kepada penulis wahyu
setiap kali ayat turun dan menunjukkan posisinya dalam surat. Ini menunjukkan bahwa
susunan Qur'an, baik dalam tulisan maupun hafalan, merupakan bagian dari wahyu dan
bukan hasil ijtihad sahabat.

[‘jaz bayani al-Qur'an juga diperhatikan dalam tradisinya. Kalimat Qur'an
memiliki struktur yang ringkas dan ritmis, yang membuatnya lebih mudah untuk dihafal
dan diingat. Misalnya, pengulangan redaksi dalam QS. al-Rahman dengan kalimat fa-bi-
ayyi ala’i rabbikuma tukaddiban tidak hanya memperlihatkan keindahan retorika tetapi
juga membuat hafalan lebih mudah. Selain itu, kata-kata dalam Qur'an selalu dipilih
dengan benar dan tidak berlebihan, sehingga menghafal banyak kata tidak menimbulkan
kebingungan atau tumpang tindih. Menurut (Al-Jurjant & Rida, 1992), keindahan dan
ketepatan redaksi Qur'an menunjukkan bahwa mukjizat bayani memang digunakan untuk
menurunkannya.

Oleh karena itu, tradisi lisan dan tulisan dari masa Nabi alus 4de & L tidak
hanya mempertahankan otentisitas al-Qur'an, tetapi juga menunjukkan kemukjizatannya.
Penulisan sederhana digunakan untuk kodifikasi di masa setelah Nabi, sementara hafalan
kolektif menunjukkan kekuatan retorika Qur'an yang mudah diingat. Sebagaimana
dinyatakan dalam QS. al-Hijr [15]:9, "Sesungguhnya Kami-lah yang menurunkan al-
Dzikr, dan sesungguhnya Kami benar-benar menjaganya," kedua jalur ini menegaskan
bahwa kerangka wahyu yang dijaga secara langsung oleh Allah 4> Ja telah ada sejak
awal.

Kodifikasi al-Qur’an pada Masa Abu Bakar dan Utsman

Setelah wafatnya Rasulullah alus 4de 4l Lo mengkodifikasi al-Qur'an menjadi
semakin penting. Pada masa Khalifah Abu Bakar al-Siddiq (12 H/633 M), Perang
Yamamah terjadi, yang membunuh banyak sahabat penghafal Qur'an. Pada awalnya, Abu
Bakar merasa berat ketika Umar bin al-Khatab mengusulkan agar Qur'an segera
dikumpulkan dalam satu mushaf untuk mencegah sebagian ayat hilang karena wafatnya
para huffaz. Ini karena Rasulullah alu s 43l 4 La sendiri tidak pernah mengumpulkannya
dalam satu kitab. Namun, Abu Bakar menyetujui usulan tersebut setelah diyakinkan oleh
Umar (Al-Bukhari, no. 4986).

Salah satu penulis wahyu terkenal, Zaid bin Thabit, ditugaskan untuk
mengerjakan tugas pengumpulan ini. la mengumpulkan al-Qur'an dari catatan tertulis
sebelumnya dan hafalan para sahabat. Prinsip yang digunakan adalah tidak menerima ayat
tanpa dua saksi hafalan sahabat dan kesaksian catatan tertulis. Dengan cara ini,

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

keakuratan teks dijamin. Hasil kodifikasi kemudian disimpan oleh Abu Bakar, kemudian
oleh Umar, dan akhirnya oleh Hafsah binti Umar setelah Umar meninggal (al-Salih,
1959).

Perbedaan bacaan di berbagai wilayah Islam pada masa Khalifah Utsman bin
"Affan mulai menimbulkan konflik. Bukan isi Qur'an yang membedakan, tetapi dialek
dan cara membacanya yang berbeda. Setelah menyaksikan perselisihan di Armenia dan
Azerbaijan, Hudzaifah bin al-Yaman segera melaporkan hal ini kepada Utsman. Lalu,
Utsman membentuk panitia kodifikasi baru di bawah pimpinan Zaid bin Thabit, yang juga
memiliki anggota dari suku Quraisy seperti Abdullah bin al-Zubair, Sa‘id bin al-‘As, dan
Abdurrahman bin Harith. Mushaf Utsmani adalah nama yang diberikan kepada mushaf
standar yang dibuat kemudian (Dawid & Jeffery, 1985).

Perluasan dan pengiriman mushaf umum ke Kufah, Basrah, Syam, dan Makkah
diatur oleh Utsman. Untuk mencegah perselisihan, mushaf pribadi sahabat, yang berbeda
dari mushaf biasa, diperintahkan untuk dibakar. Sebagai upaya untuk mempertahankan
kesatuan bacaan, tindakan ini tidak menghilangkan ayat. Mushaf Utsmani menjadi
standar utama bagi seluruh umat Islam sejak saat itu dan masih digunakan hingga hari ini
(al-Zarkashi, 1988).

Dari perspektif i‘jaz bayani, kodifikasi Qur'an pada masa Abu Bakar dan Utsman
menunjukkan bahwa, meskipun proses standarisasi dan kodifikasi, keindahan retorika
Qur'an tetap terjaga. Ayat tetap tersusun dengan benar, maknanya serasi, dan gaya
bahasanya konsisten. Misalnya, urutan ayat-ayat yang menceritakan kisah para nabi atau
hukum-hukum tetap konsisten meskipun jumlah ayat yang turun secara bertahap. Hal ini
menunjukkan bahwa susunan Qur'an merupakan bagian dari wahyu yang diatur langsung
oleh Allah 4 Ja dan bukanlah hasil dari pilihan manusia. Bahkan, menurut (Al-Jurjani
& Rida, 1992), variasi bacaan dalam qira'at yang sahih memperkaya dimensi bayani
Qur'an karena menunjukkan keluwesan redaksi sambil mempertahankan makna inti.

Oleh karena itu, standarisasi yang dilakukan Utsman memastikan bahwa bacaan
Qur'an sama di seluruh dunia Islam, sedangkan kodifikasi yang dilakukan Abu Bakar
menjamin bahwa teks Qur'an tetap aman dari kehilangan karena penghafalnya meninggal.
Karena teks yang dihafal dan ditulis masih memiliki keaslian retorika dan maknanya
hingga saat ini, kedua fase ini menunjukkan bahwa proses penyusunan al-Qur'an memiliki
aspek historis sekaligus mukjizat bayani.

Perkembangan Rasm, Dabt, dan Harakat

Rasm Utsmani, yang ditulis tanpa harakat (tanda vokal) dan i‘jam (titik
pembedaan huruf), masih digunakan dalam mushaf yang tersebar luas bahkan setelah
standarisasi mushaf dilakukan oleh Khalifah Utsman bin ‘Affan. Orang Arab yang
terbiasa dengan bahasa lisan tidak akan mengalami kesulitan membaca tulisan ini karena
hanya terdiri dari konsonan murni. Namun, bagi pembaca yang tidak berbahasa Arab atau
generasi berikutnya, bentuk tulisan ini dapat menyebabkan kesalahan baca (lahn) karena
adanya huruf yang bentuknya mirip (Al-Suyiti & al-Rawi, 1996).

Seorang ulama dari Basrah bernama Abu al-Aswad ad-Du'ali melakukan upaya
pertama untuk menambahkan tanda baca pada mushaf. Untuk membedakan harakat, dia
menambahkan tanda titik berwarna merah: satu titik di atas huruf untuk fathah, satu titik
di bawah untuk kasrah, dan satu titik di samping untuk dammah. Meskipun sistemnya
masih sederhana, itu sangat bermanfaat bagi pembaca yang tidak berbahasa Arab
(Khallikan, 1948). Kemudian, Al-Hajjaj bin Yusuf al-Thaqafi (w. 95 H) membantu
memperbaiki rasm mushaf. Namun, bentuk dasar mushaf Utsmani tetap dipertahankan

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

dalam perubahannya (al-Zarkashi, 1988).

Al-Khalil bin Ahmad Al-Farahidi (w. 170 H), seorang ahli bahasa Basrah,
melakukan kemajuan besar pada abad kedua hijriah. Ia menciptakan sistem harakat yang
sekarang kita ketahui, yang terdiri dari tanda miring di atas (fathah), tanda miring di
bawah (kasrah), tanda bulat kecil (dJammah), dan sukun. Ia juga memasukkan tanda
syaddah untuk menggandakan huruf. Sistem ini lebih praktis dan akhirnya digunakan di
seluruh dunia Islam (al-Salih, 1959).

[lmu dabt, yang mencakup pedoman khusus untuk menulis tanda baca,
membedakan huruf yang serupa, dan menentukan posisi waqf dan ibtida' (berhenti dan
memulai bacaan), berkembang bersamaan dengan harakat. Ilmu ini menjamin bahwa
pembacaan al-Qur'an selalu mengikuti qira'at yang sahih. Dabt dianggap sebagai bagian
dari ijtihad ulama dalam tradisi keilmuan Islam untuk menjaga bacaan Qur'an agar sesuai
dengan apa yang diajarkan Nabi alus 4ile &) JLa (Al-Suyiti & al-Rawi, 1996).

Menurut i1‘jaz bayani, perkembangan rasm, harakat, dan dabt menunjukkan bahwa
al-Qur'an masih terjaga dari segi teks serta retorika dan makna. Penambahan harakat dan
tanda baca memastikan bacaan yang tepat, yang berdampak pada makna ayat. Sebagai
contoh, harakat yang berbeda dalam QS. al-Fatihah: 4 (maliki yawmi al-din dan maliki
yawmi al-din) keduanya sahih dalam qira'at, tetapi masing-masing memiliki makna yang
berbeda tanpa bertentangan. Hal ini menunjukkan bahwa bacaan yang dapat disesuaikan
masih berada dalam kerangka keindahan dan kedalaman makna Qur'an (Al-Jurjani &
Rida, 1992).

Dengan demikian, perkembangan rasm, harakat, dan dabt merupakan bagian
penting dari metode penyusunan Qur’an. [a menunjukkan upaya berkesinambungan umat
Islam dalam menjaga teks suci dari kesalahan baca, sekaligus menyingkap sisi mukjizat
bayani Qur’an yang tetap terpelihara meski melalui proses panjang sejarah.

Qira’at dan Dinamika Dialek

Menurut hadis yang menyebut bahwa al-Qur'an diturunkan dalam tujuh dialek,
atau sab‘atu ahruf, untuk memudahkan orang dari berbagai kabilah membaca dan
memahaminya, al-Qur'an telah diturunkan dalam berbagai dialek Arab sejak awal (Al-
Suyiitt & al-Rawi, 1996). Meskipun dialek Quraisy menjadi standar, orang dapat
membacanya dengan cara yang berbeda selama sumbernya benar.

Misalnya, QS. al-Fatihah: 4, yang dapat dibaca maliki yawmi al-din (pemilik hari
pembalasan) atau maliki yawmi al-din (raja hari pembalasan), menunjukkan perbedaan
qira'at. Menurut (Al-Jurjant & Rida, 1992), keduanya benar, meskipun masing-masing
memiliki makna yang berbeda. Demikian pula, dalam QS. al-Ma'idah:6, kata "arjulakum"
dapat dibaca dengan nasb atau jar, yang memiliki konsekuensi hukum yang berbeda
dalam figh wudhu, tetapi tetap berada dalam batas syariat yang sah (al-Salih, 1959).

Ibn Mujahid (w. 324 H) menetapkan tujuh qira'at yang populer untuk dikodifikasi
sebagai qira'at yang sahih. Menurut Al-Dani (1994), ulama kemudian memperluasnya
menjadi sepuluh bahkan empat belas qira'at. Semua qira'at ini berasal dari periwayatan
mutawatir. Tradisi ini memastikan bahwa variasi bacaan tidak menyimpang dari mushaf
Utsmani dan tetap sesuai dengan otoritas ilmiah.

Dari perspektif i‘jaz bayani, perbedaan qira'at menunjukkan betapa kayanya
Qur'an dapat disampaikan. Menurut (Al-Jurjani & Rida, 1992), qira'at adalah bagian dari
mukjizat Qur'an yang memadukan fleksibilitas bahasa dengan ketepatan makna, bukan
mengaburkan makna. Sebaliknya, variasi bacaan memperkaya dimensi retorika dan
memberikan keluasan tafsir.

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

Al-Qur’an sebagai Standar Bahasa Arab

Bahasa Arab terdiri dari banyak dialek kabilah sebelum Islam, seperti Hudhail,
Tamim, dan Quraisy. Namun, ketika al-Qur'an diturunkan dalam dialek Quraisy, dialek
ini menjadi acuan yang kuat, dan dialek lain secara bertahap mengikuti (Al-Suyiiti & al-
Rawi, 1996). Hal ini menunjukkan bagaimana Qur'an berkontribusi pada pembakuan
bahasa Arab.

Al-Qur'an juga menciptakan ilmu bahasa. Abu al-Aswad Ad-Du'alt mendirikan
ilmu nahwu untuk mencegah orang membaca al-Qur'an dengan cara yang salah. Dengan
menjadikan Qur'an sebagai subjek utama penelitian, khususnya dalam aspek ma‘ant,
bayan, dan badi‘, ilmu balaghah berkembang (Al-Jurjani & Rida, 1992). Bahkan para
ulama tafsir terkenal, seperti (Tabari, 1954), menggunakan keindahan susunan Qur'an
sebagai referensi utama untuk memahami makna ayat.

Oleh karena itu, al-Qur'an tidak hanya berfungsi sebagai kitab suci, tetapi juga
sebagai standar utama untuk bahasa Arab. Dari sisi 1‘jaz bayani, Qur'an menunjukkan
bahwa kemukjizatannya tidak terbatas pada susunan kalimat, tetapi juga pada pengaruh
jangka panjangnya dalam mempertahankan dan mengembangkan bahasa Arab sebagai
bahasa ilmu dan peradaban (Izutsu, 2002).

Kemukjizatan Bayant dalam Penyusunan al-Qur’an

Selain unik dalam proses pewahyuannya, Al-Qur'an juga disampaikan dengan
cara yang berbeda. Dari perspektif bayani, mukjizat Al-Qur'an terlihat pada keserasian
redaksi dengan konteks turunnya ayat (munasabah), ketepatannya dalam memilih kata,
dan gaya bahasanya yang memiliki makna yang luas. Misalnya, pengulangan ayat fa-bi-
ayyi ala'i rabbikuma tukaddiban dalam surah al-Rahman menunjukkan kekuatan retorika
sekaligus penegasan.

Variasi qira'at yang sahih juga menunjukkan elemen bayani. Seperti yang
disebutkan dalam QS. al-Fatihah: 4 (Al-Jurjani & Rida, 1992), perbedaan antara maliki
dan maliki tidak menimbulkan kontradiksi, tetapi justru memperkaya makna. Hal ini
menunjukkan fleksibilitas Qur'an yang tetap selaras dengan maknanya.

Selain itu, disiplin ilmu balaghah muncul sebagai hasil dari pengaruh bayani
Qur'an, yang menggunakan teks Qur'an sebagai sumber utama. Karena kekuatan makna
dan keindahan struktur yang saling melengkapi, para ulama, seperti (Al-Jurjani & Rida,
1992), berpendapat bahwa susunan Qur'an tidak mungkin ditiru manusia. Jadi, al-Qur'an
adalah bukti nyata

KESIMPULAN

Metode penyusunan al-Qur’an merupakan proses unik yang berlangsung sejak
masa pewahyuan hingga kodifikasi, dan tetap terjaga hingga kini. Sejak awal, al-Qur’an
dipelihara melalui dua jalur utama, yakni hafalan para sahabat dan penulisan oleh kuttab
al-wahy. Setelah wafat Nabi %, kodifikasi dilakukan oleh Abu Bakar Al-Siddiq untuk
menjaga teks dari kemungkinan hilang, dan disempurnakan oleh Utsman bin ‘Affan
melalui standarisasi mushaf. Perkembangan berikutnya berupa penambahan rasm,
harakat, dan dabt menunjukkan ijtihad ulama dalam menjaga keaslian bacaan, sementara
tradisi qira’at yang sahih menjadi bukti keluwesan al-Qur’an dalam mengakomodasi
perbedaan dialek Arab.

Dari sisi sejarah bahasa, al-Qur’an berperan penting dalam pembakuan dialek
Quraisy sebagai standar bahasa Arab fasih, serta mendorong lahirnya disiplin ilmu seperti
nahwu, sarf, balaghah, dan tafsir. Dari sisi i‘jaz bayani, penyusunan al-Qur’an

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

memperlihatkan keserasian redaksi dengan konteks, ketepatan diksi, variasi makna yang
saling melengkapi, dan keindahan gaya bahasa yang tidak tertandingi. Mukjizat ini tidak
hanya dirasakan pada masa pewahyuan, tetapi terus berlanjut karena pengaruhnya
terhadap perkembangan ilmu bahasa dan sastra Arab sepanjang sejarah.

Dengan demikian, penyusunan al-Qur’an bukan hanya fenomena historis,
melainkan juga manifestasi mukjizat bayani. Proses pewahyuan bertahap, hafalan
kolektif, kodifikasi, serta standarisasi mushaf merupakan bentuk penjagaan ilahi yang
memastikan bahwa Qur’an tetap otentik. Lebih dari itu, keindahan retorika dan kekuatan
bayani-nya menjadi bukti abadi bahwa al-Qur’an adalah kalam Allah yang tidak mungkin
ditiru oleh manusia.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Jurjani, A. al-Q., & Rida, M. R. (1992). Dala’il al-1 ‘jaz. Kaherah: Matba ‘a Al-
Madaniyy.

al-Rafi’i, M. S. (1997). I'jaz al-Qur’an wa al-balaghah al-nabawiyah. Dar al-manar.

al-Salih, S. (1959). Mabahith fi 'ulum al-Quran. Dar al-’Ilm li al-Malayin.

Al-Suyitt, J. al-D. T., & al-Rawi, B. (1996). al-Itqan fi ‘Ulim al-Qur’an. Beirut:
Muassasah Al-Kutiib Al-Tsaqafiyyah.

al-Zarkashi, B. al-D. M. (1988). Al-Burhan fi 'ulum al-Qur’an. Dar al-Fikr.

Aziz, A., & Sofarwati, D. (2021). Kajian Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish
Shihab. BAHTSUNA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 3(1), 1-14.

Dawid, L. A., & Jeffery, A. (1985). Kitab al-masahif. Materials for the History of the Text
of the Qur’an: The Old Codices.

Fajri, M. F. M. F. M. (2021). Pemikiran Al-Qur’an Angelika Neuwirth Dalam Structure
And The Emergency Of Community. AL-WAJID: JURNAL ILMU AL-QURAN DAN
TAFSIR, 2(1).

Izutsu, T. (2002). Ethico-religious Concepts in the Qur n (Vol. 1). McGill-Queen’s
Press-MQUP.

Khallikan, I. (1948). Wafayat al-a’yan wa-anba’ abna’ al-zaman (Vol. 5). Maktabat al-
Nah‘ah al-Misriyah.

Tabar1. (1954). Jami’al-bayan’an ta 'wil ay al-Qur’an.

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

