
`  

 

 

 

 

  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025  63 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

AL-MUQADDIMAH – Journal Of Educational and Religious Perspectives e – ISSN : 3109-7219 

Homepage  : https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index  Al-Muqaddimah Vol. 1, No. 2, September 2025 

Email  : admin@jurnal-muqaddimah.or.id  Page. 63 - 71 

  

 
METODE PENYUSUNAN AL QUR’AN: PERSPEKTIF SEJARAH 

BAHASA  DAN KEMUKJIZATAN BAYANI 

 
Khomsa Maulana1, Ali Burhan2,  

Ma’had Aly Walindo, Pekalongan, Indonesia1,  

UIN KH Abdurrahman Wahid, Pekalongan, Indonesia 2,  

Email: khomsamaulan990@gmail.1aliburhan@uingusdur.ac.id2 

 

 

  Abstract  

Keywords : 

Qur’an,  

Compilation,  

Linguistic History,  

I‘Jāz Bayānī,  

Codification. 

 

 The Qur’an is the sacred scripture of Islam that is unique in 

its revelation, compilation, and codification. Unlike previous 

scriptures, it was revealed gradually over 23 years, 

preserved through the memorization of the Companions, 

written on simple materials, and later compiled officially 

during the caliphate of Abu Bakr al-Ṣiddīq and standardized 

under Uthman ibn ‘Affān. From the perspective of linguistic 

history, the Qur’an played a crucial role in establishing the 

Quraysh dialect as the standard of Classical Arabic. 

Furthermore, it is considered a miracle of bayān (rhetorical 

inimitability), manifested in the harmony between expression 

and context, the precision of diction, the beauty of its 

rhetorical style (uslūb), and its ability to convey profound 

meanings with concise wording. This research applies a 

library-based method by analyzing both classical and 

contemporary sources from Qur’anic sciences, tafsīr, and 

Arabic linguistics. The findings reveal that the method of 

Qur’anic compilation is not merely a historical process but 

also a manifestation of the miraculous bayān, affirming the 

Qur’an as a divine text and the supreme model of Arabic 

expression throughout history. 

 

  Abstrak  

Kata Kunci :  

al-Qur’an,  

Penyusunan,  

Sejarah Bahasa,  

I‘Jāz Bayānī,  

Kodifikasi 

 

 Al-Qur’an adalah kitab suci umat Islam yang memiliki 

keunikan dalam sejarah pewahyuan, penyusunan, dan 

kodifikasinya. Tidak seperti kitab-kitab sebelumnya, al-

Qur’an diturunkan secara bertahap selama 23 tahun, dijaga 

melalui hafalan para sahabat, dan ditulis di berbagai media 

sederhana, hingga akhirnya dikodifikasi secara resmi pada 

masa Abu Bakar al-Ṣiddīq dan diseragamkan oleh Utsman 

bin ‘Affān. Dari sisi sejarah bahasa, al-Qur’an menjadi 

tonggak penting dalam pembakuan dialek Quraisy sebagai 

standar bahasa Arab klasik. Selain itu, al-Qur’an juga 

merupakan mukjizat dari aspek bayānī (kemukjizatan 

retorika dan penyampaian makna), yang tercermin dalam 

keserasian antara redaksi dan konteks, ketepatan pilihan 

diksi, keindahan gaya bahasa (uslūb), serta kemampuannya 

menyampaikan makna mendalam dengan redaksi yang 

singkat. Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka 

dengan menelaah literatur klasik dan kontemporer, baik dari 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://share.google/Ie6j2TCtAlBNSZban
https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index
mailto:admin@jurnal-muqaddimah.or.id


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 64 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

 

PENDAHULUAN   

Sebagai kitab suci umat Islam, al-Qur'an memiliki tempat yang istimewa di antara 

literatur keagamaan lainnya. al-Qur'an dianggap sebagai mukjizat terbesar Nabi 

Muhammad SAW karena selain berfungsi sebagai pedoman hidup, itu juga merupakan 

kitab suci. I'jāz bayānī, atau keunggulan al-Qur'an dalam hal retorika, gaya bahasa, 

kesesuaian redaksi dengan konteks, dan kemampuan untuk menyampaikan makna yang 

luas dan mendalam dengan kalimat singkat, adalah salah satu bentuk kemukjizatan. 

Karena masyarakat Arab sangat menjunjung tinggi kefasihan bahasa dan keindahan syair 

pada masa pewahyuan, fenomena ini dapat diamati sejak awal (al-Rafi’i, 1997). 

Ulama klasik dan sarjana modern telah banyak melakukan penelitian tentang 

bagaimana al-Qur'an disusun. Ulama, seperti (Al-Suyūṭī & al-Rāwī, 1996) dalam al-Itqān 

fī ‘Ulūm al-Qur’ān dan (al-Zarkashi, 1988) dalam al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān, 

memperhatikan aspek-aspek seperti penulisan kuttāb al-waḥy, tradisi hafalan, dan 

kodifikasi mushaf selama masa Abu Bakar dan Utsman. Sarjana kontemporer seperti 

Musthafa A’zami (2003), Angelika Neuwirth (2010), dan Toshihiko Izutsu (2002) 

mempelajari al-Qur'an dari sudut pandang filologi dan linguistik, memberikan wawasan 

baru tentang proses pembuatan dan keberlangsungan teksnya. 

Secara historis, al-Qur'an diturunkan secara bertahap selama dua puluh tiga tahun 

untuk memenuhi kebutuhan hukum, sosial, dan spiritual umat Islam. Nabi  صلى الله عليه وسلم 

menyampaikan wahyu secara lisan kepada para sahabatnya untuk dihafalkan, sekaligus 

menunjuk para penulis untuk mencatatnya di berbagai media sederhana, seperti tulang, 

kulit binatang, dan pelepah kurma. Setelah wafatnya Nabi صلى الله عليه وسلم, menjadi sangat 

penting untuk mengumpulkan al-Qur'an dalam satu mushaf, terutama setelah banyak 

penghafal meninggal dalam Perang Yamamah. Zaid bin Thabit kemudian ditunjuk oleh 

Abu Bakar al-Ṣiddīq untuk memulai kodifikasi. Khalifah Utsman bin ‘Affān melanjutkan 

kodifikasi ini dengan membuat mushaf standar yang didistribusikan ke berbagai wilayah 

Islam. Mushaf ini terus menjadi rujukan resmi hingga saat ini (Dāwūd & Jeffery, 1985). 

Sebelum Islam, bahasa Arab terdiri dari banyak dialek suku, dan al-Qur'an 

memainkan peran penting dalam menetapkan dialek Quraisy sebagai standar bahasa 

Arab. Namun, ketika al-Qur'an diturunkan dalam dialek Quraisy, dialek tersebut dianggap 

paling fasih dan akhirnya menjadi referensi utama. Selanjutnya, kebutuhan untuk 

memahami al-Qur'an secara benar melahirkan berbagai ilmu bahasa seperti qirā'āt, 

nahwu, ṣarf, dan balāghah (Izutsu, 2002). 

Kemukjizatan bayānī al-Qur'an terlihat dari cara dia ditulis. Pewahyuan bertahap 

tidak hanya menyesuaikan diri dengan kondisi psikologis Nabi وسلم عليه  الله   dan صلى 

kebutuhan umat, tetapi juga menunjukkan konsistensi antara redaksi dan konteks 

khazanah ulūm al-Qur’an, tafsir, maupun linguistik Arab. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa metode penyusunan al-

Qur’an bukan hanya proses historis, melainkan juga wujud 

mukjizat bayānī yang menegaskan posisi al-Qur’an sebagai 

teks ilahi sekaligus patron ekspresi bahasa Arab sepanjang 

masa. 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 

4.0 license 

 

  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 65 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

(munāsabah). Tradisi hafalan yang luas menunjukkan bahwa bahasa Qur'an mudah 

dipahami dan diingat. Perkembangan sistem rasm, dabṭ, dan harakat menunjukkan ijtihad 

ulama dalam menjaga ketepatan bacaan. Pada masa Abu Bakar dan Utsman, kodifikasi 

menegaskan keaslian teks. Semua ini menunjukkan bahwa metode penyusunan al-Qur'an 

adalah representasi mukjizat bayānī selain peristiwa sejarah. Ini memperkuat posisi al-

Qur'an sebagai teks ilahi dan patron ekspresi bahasa Arab (Al-Suyūṭī & al-Rāwī, 1996). 

Dengan demikian, tujuan penelitian ini adalah untuk menyelidiki proses 

penyusunan al-Qur'an dari sudut pandang sejarah bahasa dan kemukjizatan bayānī. 

Tradisi lisan dan tulisan pada masa Nabi, kodifikasi Qur'an pada masa Abu Bakar dan 

Utsman, perkembangan rasm, dabṭ, dan harakat, dan, dimensi i‘jāz bayānī dalam 

penyusunan Qur'an adalah topik penelitian ini. Diharapkan bahwa artikel ini akan 

membantu memahami al-Qur'an bukan hanya sebagai kitab suci tetapi juga sebagai 

mukjizat retorika terbesar dalam sejarah bahasa Arab. 
 

TINJAUAN PUSTAKA  

Literatur ulūm al-Qur'an klasik banyak menjelaskan tentang bagaimana al-Qur'an 

disusun. Dalam al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān dan al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān, Al-Suyūṭī 

(1996) dan al-Zarkasyī (1994) membahas proses kodifikasi pada masa Abu Bakar dan 

Utsman. Dalam Kitāb al-Maṣāḥif, Ibn Abī Dāwūd merinci mushaf-mushaf sahabat. 

Sementara itu, dalam Dalā'il al-I‘jāz (1992), al-Jurjānī menekankan teori naẓm sebagai 

dasar kemukjizatan bayānī al-Qur'an. Dia mengatakan bahwa keserasian susunan lafaz 

dan makna membuat Qur'an kuat. 

Studi kontemporer juga memperkaya percakapan. Izutsu (2002) menunjukkan 

perubahan semantik kosakata Arab pra-Islam yang dilakukan Qur'an, sedangkan Mustafa 

Al-A‘zami (2003) menegaskan otentisitas al-Qur'an dengan membantah keraguan 

orientalis. Angelika Neuwirth (2010) menganggap Qur'an sebagai teks retoris yang 

membentuk identitas komunitas Muslim (Fajri, 2021). Dalam Tafsir al-Mishbah, Quraish 

Shihab (2006) membahas bagaimana redaksi Qur'an dapat disesuaikan dengan realitas 

sosial dan budaya di Indonesia (Aziz & Sofarwati, 2021). Dari tinjauan ini, tampak bahwa 

penelitian klasik cenderung berkonsentrasi pada sejarah kodifikasi, sedangkan penelitian 

balāghah lebih menekankan aspek keindahan bahasa. Oleh karena itu, tujuan penelitian 

ini adalah untuk menghubungkan dua perspektif sejarah pembuatan Qur'an dan 

kemukjizatan bayānī. 

 

METODE PENELITIAN 

Studi kepustakaan ini menggunakan pendekatan kualitatif. Kitāb Al-Maṣāḥif 

karya Ibn Abī Dāwūd (1985), dan al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān karya Al-Suyūṭī (1996), 

dan al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān karya Al-Zarkasyī (1994) adalah sumber utama dari 

penelitian ini. Selain itu, ayat-ayat klasik seperti Jāmi‘ al-Bayān karya al-Ṭabarī (2001) 

dan Tafsīr Ibn Kathīr (1999) digunakan untuk memeriksa hubungan antara ayat-ayat 

tersebut dan konteksnya di masa lalu. Dalam hal balāghah, penelitian menggunakan 

Dalā'il al-I‘jāz al-Jurjānī (1992) dan tulisan ulama bayān lainnya. 

Sumber sekunder berupa literatur kontemporer juga dipakai untuk memperkaya 

analisis, seperti karya Izutsu (2002), Neuwirth (2010), al-A‘zami (2003), dan Quraish 

Shihab (2006). Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis, yakni dengan menjelaskan 

data yang diperoleh, kemudian menghubungkannya dengan konsep i‘jāz bayānī. Proses 

penyusunan al-Qur’an dianalisis melalui perspektif sejarah bahasa, sementara dimensi 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 66 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

retorika Qur’an dipahami melalui teori balāghah dan bayān. Dengan metode ini, 

penelitian diharapkan mampu memberikan pemahaman komprehensif bahwa penyusunan 

al-Qur’an bukan hanya fenomena historis, tetapi juga representasi mukjizat bayānī. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bahasa Arab Pra-Islam dan Latar Pewahyuan 

Masyarakat Arab memiliki tradisi lisan yang kuat sebelum turunnya al-Qur'an. 

Bahasa adalah identitas dan kebanggaan setiap kabilah, dan kefasihan dipandang sebagai 

simbol kemuliaan. Para penyair bersaing untuk menampilkan syair terbaik mereka di 

pasar sastra seperti "Ukāẓ" dan "Dhū Al-Majāz" (al-Rafi’i, 1997). Pada masa itu, syair 

digunakan sebagai propaganda, dokumentasi sejarah, dan hiburan. Oleh karena itu, 

bangsa Arab digelari ummiyyūn bukan karena tidak memiliki tulisan, tetapi karena 

bergantung pada tradisi lisan daripada tulisan (Izutsu, 2002). 

Ada banyak dialek dalam bahasa Arab sebelum Islam, seperti Hudhail, Tamīm, 

Asad, dan Quraisy. Meskipun semuanya termasuk dalam satu rumpun bahasa Arab, 

masing-masing memiliki kosakata dan struktur yang berbeda. Dialek Quraisy unik di 

antara semua dialek karena digunakan di Makkah, pusat perdagangan dan keagamaan. 

Menurut (Al-Suyūṭī & al-Rāwī, 1996), al-Qur'an diturunkan dalam dialek Quraisy tetapi 

dapat diubah sesuai dengan konsep aḥruf sab‘ah. Ini menunjukkan bahwa al-Qur'an sejak 

awal berfungsi sebagai teks keagamaan dan patron linguistik yang melampaui tradisi 

sastra Arab. 

Dari perspektif pewahyuan, masyarakat yang sangat menghargai kekuatan kata 

adalah tempat turunnya al-Qur'an. Karena bangsa Arab yang ahli sastra pun tidak mampu 

menandinginya, tantangan Qur'an untuk mendatangkan satu surat yang serupa (QS. al-

Baqarah [2]:23) merupakan bukti kemukjizatan bayānī. Menurut (Al-Jurjānī & Rid̩ā, 

1992), Al-Qur'an tidak hanya menyamai standar sastra Arab, tetapi juga melampauinya 

dengan gaya retorikanya yang unik, keseimbangan bunyi, dan ketepatan diksi dalam 

menyampaikan maknanya. Misalnya, kata yaqīn digunakan dalam QS. al-Ḥijr [15]:99 

untuk menunjukkan kepastian absolut, berbeda dengan kata ẓann yang menunjukkan 

asumsi. Perbedaan semantik ini menunjukkan bahwa Qur'an unik dalam memilih kata 

yang sesuai dengan konteks. 

Ini menunjukkan bahwa pewahyuan al-Qur'an terjadi di masyarakat yang 

memiliki tradisi bahasa yang kuat. Namun, berkat mukjizat bayānīnya, baik dari segi 

susunan lafaz maupun kedalaman makna, al-Qur'an melampaui seluruh karya sastra 

jahiliyah. Aḥruf sab'ah menunjukkan keluasan ekspresi Qur'an dalam mengakomodasi 

keragaman dialek Arab, sementara pewayangan dalam dialek Quraisy menjadi standar 

baru kefasihan. Oleh karena itu, mukjizat al-Qur'an sudah terlihat dari sisi bayānī pada 

tahap awal penyusunannya. 

Tradisi Lisan dan Tulisan dalam Penyusunan al-Qur’an 

Hafalan (riwāyah syafahiyyah) dan penulisan (kitābah) adalah dua jalur utama 

melalui mana al-Qur'an dijaga sejak awal pewahyuan. Metode hafalan adalah yang paling 

umum, dan ini sesuai dengan budaya Arab yang sangat kuat dalam mengandalkan daya 

ingat. Setelah mendengarkan bacaan Nabi صلى الله عليه وسلم, para sahabat menghafalkannya 

dan mengajarkannya kepada orang lain. Sebagaimana dinyatakan dalam hadis yang 

diriwayatkan oleh Al-Bukhārī (no. 4986), Rasulullah صلى الله عليه وسلم sendiri menyatakan 

bahwa hafalan Qur'an sangat penting, dan beliau sering membacakan ayat kepada para 

sahabatnya untuk membantu mereka menghafalnya dengan benar. Dengan demikian, 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 67 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

komunitas ḥuffāẓ muncul, yang menjaga keasliannya dari generasi ke generasi (al-Salih, 

1959). 

Selain hafalan, Nabi وسلم عليه  الله   menunjuk beberapa sahabatnya sebagai صلى 

kuttāb al-waḥy, atau penulis wahyu. Ada Zaid bin Thābit, Ubay bin Ka‘b, Abdullah bin 

Mas‘ud, dan Ali bin Abi Thalib di antara mereka. Mereka menggunakan media sederhana 

seperti pelepah kurma, tulang, batu tipis, dan kulit binatang untuk menulis ayat-ayat 

Qur'an (Al-Suyūṭī & al-Rāwī, 1996). Tulisan ini hanya berupa catatan terpisah sesuai 

turunnya wahyu, bukan dikumpulkan dalam satu mushaf. Meskipun sederhana, upaya ini 

menunjukkan bahwa al-Qur'an telah memiliki catatan tertulis selain tradisi hafalan sejak 

masa Nabi. 

Hafalan dan tulisan saling melengkapi. Tulisan membantu memperkuat ingatan 

dan menjadi referensi bagi sahabat, sementara hafalan menjaga kemurnian bacaan. (Al-

Suyūṭī & al-Rāwī, 1996) menekankan bahwa Nabi وسلم عليه  الله   memiliki otoritas صلى 

langsung atas bacaan dan tulisan Qur'an. Beliau mendiktekan kepada penulis wahyu 

setiap kali ayat turun dan menunjukkan posisinya dalam surat. Ini menunjukkan bahwa 

susunan Qur'an, baik dalam tulisan maupun hafalan, merupakan bagian dari wahyu dan 

bukan hasil ijtihad sahabat. 

I‘jāz bayānī al-Qur'an juga diperhatikan dalam tradisinya. Kalimat Qur'an 

memiliki struktur yang ringkas dan ritmis, yang membuatnya lebih mudah untuk dihafal 

dan diingat. Misalnya, pengulangan redaksi dalam QS. al-Raḥmān dengan kalimat fa-bi-

ayyi ālā’i rabbikumā tukaḏḏibān tidak hanya memperlihatkan keindahan retorika tetapi 

juga membuat hafalan lebih mudah. Selain itu, kata-kata dalam Qur'an selalu dipilih 

dengan benar dan tidak berlebihan, sehingga menghafal banyak kata tidak menimbulkan 

kebingungan atau tumpang tindih. Menurut (Al-Jurjānī & Rid̩ā, 1992), keindahan dan 

ketepatan redaksi Qur'an menunjukkan bahwa mukjizat bayānī memang digunakan untuk 

menurunkannya. 

Oleh karena itu, tradisi lisan dan tulisan dari masa Nabi  وسلم عليه   tidak صلى الله 

hanya mempertahankan otentisitas al-Qur'an, tetapi juga menunjukkan kemukjizatannya. 

Penulisan sederhana digunakan untuk kodifikasi di masa setelah Nabi, sementara hafalan 

kolektif menunjukkan kekuatan retorika Qur'an yang mudah diingat. Sebagaimana 

dinyatakan dalam QS. al-Ḥijr [15]:9, "Sesungguhnya Kami-lah yang menurunkan al-

Dzikr, dan sesungguhnya Kami benar-benar menjaganya," kedua jalur ini menegaskan 

bahwa kerangka wahyu yang dijaga secara langsung oleh Allah جل جلاله telah ada sejak 

awal. 

Kodifikasi al-Qur’an pada Masa Abu Bakar dan Utsman 

Setelah wafatnya Rasulullah صلى الله عليه وسلم, mengkodifikasi al-Qur'an menjadi 

semakin penting. Pada masa Khalifah Abu Bakar al-Ṣiddīq (12 H/633 M), Perang 

Yamāmah terjadi, yang membunuh banyak sahabat penghafal Qur'an. Pada awalnya, Abu 

Bakar merasa berat ketika Umar bin al-Khaṭāb mengusulkan agar Qur'an segera 

dikumpulkan dalam satu mushaf untuk mencegah sebagian ayat hilang karena wafatnya 

para ḥuffāẓ. Ini karena Rasulullah صلى الله عليه وسلم sendiri tidak pernah mengumpulkannya 

dalam satu kitab. Namun, Abu Bakar menyetujui usulan tersebut setelah diyakinkan oleh 

Umar (Al-Bukhārī, no. 4986). 

Salah satu penulis wahyu terkenal, Zaid bin Thābit, ditugaskan untuk 

mengerjakan tugas pengumpulan ini. Ia mengumpulkan al-Qur'an dari catatan tertulis 

sebelumnya dan hafalan para sahabat. Prinsip yang digunakan adalah tidak menerima ayat 

tanpa dua saksi hafalan sahabat dan kesaksian catatan tertulis. Dengan cara ini, 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 68 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

keakuratan teks dijamin. Hasil kodifikasi kemudian disimpan oleh Abu Bakar, kemudian 

oleh Umar, dan akhirnya oleh Hafṣah binti Umar setelah Umar meninggal (al-Salih, 

1959). 

Perbedaan bacaan di berbagai wilayah Islam pada masa Khalifah Utsman bin 

"Affān mulai menimbulkan konflik. Bukan isi Qur'an yang membedakan, tetapi dialek 

dan cara membacanya yang berbeda. Setelah menyaksikan perselisihan di Armenia dan 

Azerbaijan, Hudzaifah bin al-Yamān segera melaporkan hal ini kepada Utsman. Lalu, 

Utsman membentuk panitia kodifikasi baru di bawah pimpinan Zaid bin Thābit, yang juga 

memiliki anggota dari suku Quraisy seperti Abdullah bin al-Zubair, Sa‘īd bin al-‘Āṣ, dan 

Abdurrahman bin Hārith. Mushaf Utsmani adalah nama yang diberikan kepada mushaf 

standar yang dibuat kemudian (Dāwūd & Jeffery, 1985). 

Perluasan dan pengiriman mushaf umum ke Kufah, Basrah, Syam, dan Makkah 

diatur oleh Utsman. Untuk mencegah perselisihan, mushaf pribadi sahabat, yang berbeda 

dari mushaf biasa, diperintahkan untuk dibakar. Sebagai upaya untuk mempertahankan 

kesatuan bacaan, tindakan ini tidak menghilangkan ayat. Mushaf Utsmani menjadi 

standar utama bagi seluruh umat Islam sejak saat itu dan masih digunakan hingga hari ini 

(al-Zarkashi, 1988). 

Dari perspektif i‘jāz bayānī, kodifikasi Qur'an pada masa Abu Bakar dan Utsman 

menunjukkan bahwa, meskipun proses standarisasi dan kodifikasi, keindahan retorika 

Qur'an tetap terjaga. Ayat tetap tersusun dengan benar, maknanya serasi, dan gaya 

bahasanya konsisten. Misalnya, urutan ayat-ayat yang menceritakan kisah para nabi atau 

hukum-hukum tetap konsisten meskipun jumlah ayat yang turun secara bertahap. Hal ini 

menunjukkan bahwa susunan Qur'an merupakan bagian dari wahyu yang diatur langsung 

oleh Allah   جلالهجل  dan bukanlah hasil dari pilihan manusia. Bahkan, menurut (Al-Jurjānī 

& Rid̩ā, 1992), variasi bacaan dalam qirā'āt yang sahih memperkaya dimensi bayānī 

Qur'an karena menunjukkan keluwesan redaksi sambil mempertahankan makna inti. 

Oleh karena itu, standarisasi yang dilakukan Utsman memastikan bahwa bacaan 

Qur'an sama di seluruh dunia Islam, sedangkan kodifikasi yang dilakukan Abu Bakar 

menjamin bahwa teks Qur'an tetap aman dari kehilangan karena penghafalnya meninggal. 

Karena teks yang dihafal dan ditulis masih memiliki keaslian retorika dan maknanya 

hingga saat ini, kedua fase ini menunjukkan bahwa proses penyusunan al-Qur'an memiliki 

aspek historis sekaligus mukjizat bayānī. 

Perkembangan Rasm, Dabṭ, dan Harakat 

Rasm Utsmānī, yang ditulis tanpa harakat (tanda vokal) dan i‘jām (titik 

pembedaan huruf), masih digunakan dalam mushaf yang tersebar luas bahkan setelah 

standarisasi mushaf dilakukan oleh Khalifah Utsman bin ‘Affān. Orang Arab yang 

terbiasa dengan bahasa lisan tidak akan mengalami kesulitan membaca tulisan ini karena 

hanya terdiri dari konsonan murni. Namun, bagi pembaca yang tidak berbahasa Arab atau 

generasi berikutnya, bentuk tulisan ini dapat menyebabkan kesalahan baca (laḥn) karena 

adanya huruf yang bentuknya mirip (Al-Suyūṭī & al-Rāwī, 1996). 

Seorang ulama dari Basrah bernama Abu al-Aswad ad-Du'alī melakukan upaya 

pertama untuk menambahkan tanda baca pada mushaf. Untuk membedakan harakat, dia 

menambahkan tanda titik berwarna merah: satu titik di atas huruf untuk fatḥah, satu titik 

di bawah untuk kasrah, dan satu titik di samping untuk ḍammah. Meskipun sistemnya 

masih sederhana, itu sangat bermanfaat bagi pembaca yang tidak berbahasa Arab 

(Khallikān, 1948). Kemudian, Al-Ḥajjāj bin Yūsuf al-Thaqafī (w. 95 H) membantu 

memperbaiki rasm mushaf. Namun, bentuk dasar mushaf Utsmani tetap dipertahankan 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 69 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

dalam perubahannya (al-Zarkashi, 1988). 

Al-Khalīl bin Aḥmad Al-Farāhīdī (w. 170 H), seorang ahli bahasa Basrah, 

melakukan kemajuan besar pada abad kedua hijriah. Ia menciptakan sistem harakat yang 

sekarang kita ketahui, yang terdiri dari tanda miring di atas (fatḥah), tanda miring di 

bawah (kasrah), tanda bulat kecil (ḍammah), dan sukun. Ia juga memasukkan tanda 

syaddah untuk menggandakan huruf. Sistem ini lebih praktis dan akhirnya digunakan di 

seluruh dunia Islam (al-Salih, 1959). 

Ilmu dabṭ, yang mencakup pedoman khusus untuk menulis tanda baca, 

membedakan huruf yang serupa, dan menentukan posisi waqf dan ibtidā' (berhenti dan 

memulai bacaan), berkembang bersamaan dengan harakat. Ilmu ini menjamin bahwa 

pembacaan al-Qur'an selalu mengikuti qirā'āt yang sahih. Dabṭ dianggap sebagai bagian 

dari ijtihad ulama dalam tradisi keilmuan Islam untuk menjaga bacaan Qur'an agar sesuai 

dengan apa yang diajarkan Nabi صلى الله عليه وسلم (Al-Suyūṭī & al-Rāwī, 1996). 

Menurut i‘jāz bayānī, perkembangan rasm, harakat, dan dabṭ menunjukkan bahwa 

al-Qur'an masih terjaga dari segi teks serta retorika dan makna. Penambahan harakat dan 

tanda baca memastikan bacaan yang tepat, yang berdampak pada makna ayat. Sebagai 

contoh, harakat yang berbeda dalam QS. al-Fātiḥah: 4 (māliki yawmi al-dīn dan maliki 

yawmi al-dīn) keduanya sahih dalam qirā'āt, tetapi masing-masing memiliki makna yang 

berbeda tanpa bertentangan. Hal ini menunjukkan bahwa bacaan yang dapat disesuaikan 

masih berada dalam kerangka keindahan dan kedalaman makna Qur'an (Al-Jurjānī & 

Rid̩ā, 1992). 

Dengan demikian, perkembangan rasm, harakat, dan dabṭ merupakan bagian 

penting dari metode penyusunan Qur’an. Ia menunjukkan upaya berkesinambungan umat 

Islam dalam menjaga teks suci dari kesalahan baca, sekaligus menyingkap sisi mukjizat 

bayānī Qur’an yang tetap terpelihara meski melalui proses panjang sejarah. 

Qirā’āt dan Dinamika Dialek 

Menurut hadis yang menyebut bahwa al-Qur'an diturunkan dalam tujuh dialek, 

atau sab‘atu aḥruf, untuk memudahkan orang dari berbagai kabilah membaca dan 

memahaminya, al-Qur'an telah diturunkan dalam berbagai dialek Arab sejak awal (Al-

Suyūṭī & al-Rāwī, 1996). Meskipun dialek Quraisy menjadi standar, orang dapat 

membacanya dengan cara yang berbeda selama sumbernya benar. 

Misalnya, QS. al-Fātiḥah: 4, yang dapat dibaca māliki yawmi al-dīn (pemilik hari 

pembalasan) atau maliki yawmi al-dīn (raja hari pembalasan), menunjukkan perbedaan 

qirā'āt. Menurut (Al-Jurjānī & Rid̩ā, 1992), keduanya benar, meskipun masing-masing 

memiliki makna yang berbeda. Demikian pula, dalam QS. al-Mā'idah:6, kata "arjulakum" 

dapat dibaca dengan nasb atau jar, yang memiliki konsekuensi hukum yang berbeda 

dalam fiqh wudhu, tetapi tetap berada dalam batas syariat yang sah (al-Salih, 1959). 

Ibn Mujāhid (w. 324 H) menetapkan tujuh qirā'āt yang populer untuk dikodifikasi 

sebagai qirā'āt yang sahih. Menurut Al-Dānī (1994), ulama kemudian memperluasnya 

menjadi sepuluh bahkan empat belas qirā'āt. Semua qirā'āt ini berasal dari periwayatan 

mutawātir. Tradisi ini memastikan bahwa variasi bacaan tidak menyimpang dari mushaf 

Utsmani dan tetap sesuai dengan otoritas ilmiah. 

Dari perspektif i‘jāz bayānī, perbedaan qirā'āt menunjukkan betapa kayanya 

Qur'an dapat disampaikan. Menurut (Al-Jurjānī & Rid̩ā, 1992), qirā'āt adalah bagian dari 

mukjizat Qur'an yang memadukan fleksibilitas bahasa dengan ketepatan makna, bukan 

mengaburkan makna. Sebaliknya, variasi bacaan memperkaya dimensi retorika dan 

memberikan keluasan tafsir. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 70 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Al-Qur’an sebagai Standar Bahasa Arab 

Bahasa Arab terdiri dari banyak dialek kabilah sebelum Islam, seperti Hudhail, 

Tamīm, dan Quraisy. Namun, ketika al-Qur'an diturunkan dalam dialek Quraisy, dialek 

ini menjadi acuan yang kuat, dan dialek lain secara bertahap mengikuti (Al-Suyūṭī & al-

Rāwī, 1996). Hal ini menunjukkan bagaimana Qur'an berkontribusi pada pembakuan 

bahasa Arab. 

Al-Qur'an juga menciptakan ilmu bahasa. Abu al-Aswad Ad-Du'alī mendirikan 

ilmu nahwu untuk mencegah orang membaca al-Qur'an dengan cara yang salah. Dengan 

menjadikan Qur'an sebagai subjek utama penelitian, khususnya dalam aspek ma‘ānī, 

bayān, dan badī‘, ilmu balāghah berkembang (Al-Jurjānī & Rid̩ā, 1992). Bahkan para 

ulama tafsir terkenal, seperti (Ṭabarī, 1954), menggunakan keindahan susunan Qur'an 

sebagai referensi utama untuk memahami makna ayat. 

Oleh karena itu, al-Qur'an tidak hanya berfungsi sebagai kitab suci, tetapi juga 

sebagai standar utama untuk bahasa Arab. Dari sisi i‘jāz bayānī, Qur'an menunjukkan 

bahwa kemukjizatannya tidak terbatas pada susunan kalimat, tetapi juga pada pengaruh 

jangka panjangnya dalam mempertahankan dan mengembangkan bahasa Arab sebagai 

bahasa ilmu dan peradaban (Izutsu, 2002). 

Kemukjizatan Bayānī dalam Penyusunan al-Qur’an 

Selain unik dalam proses pewahyuannya, Al-Qur'an juga disampaikan dengan 

cara yang berbeda. Dari perspektif bayānī, mukjizat Al-Qur'an terlihat pada keserasian 

redaksi dengan konteks turunnya ayat (munāsabah), ketepatannya dalam memilih kata, 

dan gaya bahasanya yang memiliki makna yang luas. Misalnya, pengulangan ayat fa-bi-

ayyi ālā'i rabbikumā tukaḏḏibān dalam surah al-Raḥmān menunjukkan kekuatan retorika 

sekaligus penegasan. 

Variasi qirā'āt yang sahih juga menunjukkan elemen bayānī. Seperti yang 

disebutkan dalam QS. al-Fātiḥah: 4 (Al-Jurjānī & Rid̩ā, 1992), perbedaan antara māliki 

dan maliki tidak menimbulkan kontradiksi, tetapi justru memperkaya makna. Hal ini 

menunjukkan fleksibilitas Qur'an yang tetap selaras dengan maknanya. 

Selain itu, disiplin ilmu balāghah muncul sebagai hasil dari pengaruh bayānī 

Qur'an, yang menggunakan teks Qur'an sebagai sumber utama. Karena kekuatan makna 

dan keindahan struktur yang saling melengkapi, para ulama, seperti (Al-Jurjānī & Rid̩ā, 

1992), berpendapat bahwa susunan Qur'an tidak mungkin ditiru manusia. Jadi, al-Qur'an 

adalah bukti nyata 

 

KESIMPULAN 

Metode penyusunan al-Qur’an merupakan proses unik yang berlangsung sejak 

masa pewahyuan hingga kodifikasi, dan tetap terjaga hingga kini. Sejak awal, al-Qur’an 

dipelihara melalui dua jalur utama, yakni hafalan para sahabat dan penulisan oleh kuttāb 

al-waḥy. Setelah wafat Nabi صلى الله عليه وسلم, kodifikasi dilakukan oleh Abu Bakar Al-Ṣiddīq untuk 

menjaga teks dari kemungkinan hilang, dan disempurnakan oleh Utsman bin ‘Affān 

melalui standarisasi mushaf. Perkembangan berikutnya berupa penambahan rasm, 

harakat, dan dabṭ menunjukkan ijtihad ulama dalam menjaga keaslian bacaan, sementara 

tradisi qirā’āt yang sahih menjadi bukti keluwesan al-Qur’an dalam mengakomodasi 

perbedaan dialek Arab. 

Dari sisi sejarah bahasa, al-Qur’an berperan penting dalam pembakuan dialek 

Quraisy sebagai standar bahasa Arab fasih, serta mendorong lahirnya disiplin ilmu seperti 

nahwu, ṣarf, balāghah, dan tafsir. Dari sisi i‘jāz bayānī, penyusunan al-Qur’an 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 71 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

memperlihatkan keserasian redaksi dengan konteks, ketepatan diksi, variasi makna yang 

saling melengkapi, dan keindahan gaya bahasa yang tidak tertandingi. Mukjizat ini tidak 

hanya dirasakan pada masa pewahyuan, tetapi terus berlanjut karena pengaruhnya 

terhadap perkembangan ilmu bahasa dan sastra Arab sepanjang sejarah. 

Dengan demikian, penyusunan al-Qur’an bukan hanya fenomena historis, 

melainkan juga manifestasi mukjizat bayānī. Proses pewahyuan bertahap, hafalan 

kolektif, kodifikasi, serta standarisasi mushaf merupakan bentuk penjagaan ilahi yang 

memastikan bahwa Qur’an tetap otentik. Lebih dari itu, keindahan retorika dan kekuatan 

bayānī-nya menjadi bukti abadi bahwa al-Qur’an adalah kalām Allah yang tidak mungkin 

ditiru oleh manusia. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Al-Jurjānī, A. al-Q., & Rid̩ā, M. R. (1992). Dalā’il al-I ‘jāz. Kaherah: Matba ‘a Al-

Madaniyy. 

al-Rafi’i, M. S. (1997). I’jaz al-Qur’an wa al-balaghah al-nabawiyah. Dar al-manar. 

al-Salih, S. (1959). Mabahith fi’ulum al-Quran. Dar al-’Ilm li al-Malayin. 

Al-Suyūṭī, J. al-D. T., & al-Rāwī, B. (1996). al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’an. Beirut: 

Muassasah Al-Kutūb Al-Tsaqāfiyyah. 

al-Zarkashi, B. al-D. M. (1988). Al-Burhan fi’ulum al-Qur’an. Dar al-Fikr. 

Aziz, A., & Sofarwati, D. (2021). Kajian Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish 

Shihab. BAHTSUNA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 3(1), 1–14. 

Dāwūd, I. A., & Jeffery, A. (1985). Kitāb al-maṣāḥif. Materials for the History of the Text 

of the Qurʾān: The Old Codices. 

Fajri, M. F. M. F. M. (2021). Pemikiran Al-Qur’an Angelika Neuwirth Dalam Structure 

And The Emergency Of Community. AL-WAJID: JURNAL ILMU AL-QURAN DAN 

TAFSIR, 2(1). 

Izutsu, T. (2002). Ethico-religious Concepts in the Qur_n (Vol. 1). McGill-Queen’s 

Press-MQUP. 

Khallikān, I. (1948). Wafayāt al-aʼyān wa-anbāʼ abnāʼ al-zamān (Vol. 5). Maktabat al-

Nahʻah al-Miṣrīyah. 

Ṭabarī. (1954). Jāmi’al-bayān’an ta’wīl āy al-Qur’ān. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

