AL-MUQADDIMAH — Journal Of Educational and Religious Perspectives e — ISSN : 3109-7219
Homepage  : https://jurnal-mugaddimah.or.id/index.php/Al-Mugaddimah/index Al-Mugaddimah Vol. I, No. 2, September 2025

AL-MUQﬁDIMAHEmaiI : admin @ jurnal-mugaddimah.or.id Page. 47 - 54
daddall

I’JAZ BAYANI METODE AL-QUR’AN DALAM MEREFORMASI
MASYARAKAT: PERSPEKTIF DALAM KITAB KHASHA’IS
AL-QUR’AN KARYA FAHD BIN ‘ABDURRAHMAN AR-RUMI"

Miftakhul Karimah!, Ali Burhan2
Ma’had Aly Walindo, Pekalongan, Indonesia -2
Email: miekaelkhana@gmail.com', aliburhan@uingusdur.ac.id?

Abstract

Keywords: The Qur’an stands as the greatest miracle of the Prophet
Qur’anic Method, Muhammad (peace be wupon him), endowed with a
Social Reform, transformative power that reformed society in all
dimensions, including faith, worship, ethics, and social
order. One of its central aspects is I jaz bayani the Qur’an’s
inimitable eloquence manifested through its linguistic
structure, rhetorical style, and unique arrangement of words,
which no human composition can rival. This study aims to
examine the Qur’anic method of societal reform from the
perspective of Fahd bin ‘Abdurrahman al-Rumi in his work
Khasha’is al-Qur’an. Employing a qualitative library
research approach, the study analyzes how the Qur’an,
through I’jaz bayani, engages the human heart, stimulates
the intellect, and shapes social behavior. The findings reveal
that the Qur’anic methodology rests on universal principles
such as tadarruj (gradualism), hikmah (wisdom), maw ‘idhah
hasanah (good exhortation), and mujadalah bi al-lat hiya
ahsan (the best form of dialogue). These principles proved
effective in transforming the pre-Islamic Arab society into a
civilized Islamic community and remain highly relevant in
addressing contemporary challenges such as moral crises,
cultural disruption, and value disorientation. Thus, the
Qur’anic method, articulated through [’jaz bayani, is not
merely of historical significance but also offers a sustainable
and divinely grounded paradigm for modern social reform

I’jaz Bayani

Abstrak

Kata Kunci : Al-Qur’an hadir sebagai mukjizat terbesar Nabi Muhammad
Metode al-Qur’an, SAW yang memiliki kekuatan reformasi menyeluruh
Reformasi Masyarakat, terhadap masyarakat, baik dalam aspek akidah, ibadah,
akhlak, maupun tatanan sosial. Salah satu dimensi penting
vang menjadi kunci transformasi tersebut adalah i’jaz
bayani, yaitu kemukjizatan al-Qur’an dari segi bahasa, gaya
retorika, dan susunan kalimat yang tak tertandingi oleh
karya manusia. Penelitian ini bertujuan mengkaji metode al-
Qur’an dalam mereformasi masyarakat menurut perspektif’
Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rumi dalam kitab Khasha’is al-
Qur’an. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui
studi pustaka, penelitian ini menganalisis bagaimana al-
Qur’an melalui i’jaz bayani mampu menyentuh hati,

l’jaz Bayani

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://share.google/Ie6j2TCtAlBNSZban
https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index
mailto:admin@jurnal-muqaddimah.or.id
mailto:miekaelkhana@gmail.com1
mailto:aliburhan@uingusdur.ac.id

menggerakkan akal, dan membentuk perilaku sosial. Hasil
kajian menunjukkan bahwa metode al-Qur’an dibangun atas
prinsip-prinsip universal seperti tadarruj (bertahap),
hikmah (kebijaksanaan), mau’izhah hasanah (nasihat yang
baik), dan mujadalah bi al-lati hiya ahsan (dialog terbaik).
Prinsip-prinsip tersebut terbukti efektif dalam mengubah
masyarakat jahiliyah menjadi masyarakat Islami yang
berperadaban, serta relevan diaplikasikan dalam menjawab
tantangan modern seperti krisis moral, disrupsi budaya, dan
disorientasi nilai. Dengan demikian, metode al-Qur’an
melalui i ’jaz bayani tidak hanya bersifat historis, tetapi juga
menawarkan paradigma reformasi sosial yang kontekstual,
berkelanjutan, dan berakar pada wahyu ilahi

This is an open access article under the CC BY-NC-SA
4.0 license

©0O
PENDAHULUAN

Al-Qur’an merupakan mukjizat terbesar yang Allah SWT turunkan kepada nabi
Muhammad SAW, yang memiliki daya reformasi luar biasa terhadap masyarakat
manusia, baik dari aspek akidah, ibadah, akhlak, maupun tatanan sosial. Keistimewaan
ini tidak hanya terletak pada kandungan maknanya yang komprehensif, tetapi juga pada
keindahan dan kekuatan bahasa yang digunakannya, yang dalam studi ilmu al-Qur’an
dikenal dengan istilah i’jaz bayani. I’jaz bayani merujuk pada kemukjizatan al-Qur’an
dari segi penyampaian pesan melalui struktur bahasa, susunan kalimat, pilihan kata, dan
gayaretorika yang tidak dapat ditandingi oleh karya sastra Arab manapun, baik pada masa
turunnya al-Qur’an maupun setelahnya (Khalafallah, 1999).

Dalam sejarahnya, masyarakat Arab pada abad ke-7 M dikenal sebagai bangsa
yang memiliki peradaban bahasa tinggi. Kemampuan mereka dalam bersyair, berpidato,
dan menyusun ungkapan yang indah sudah mencapai tingkat yang sangat maju. Namun,
ketika al-Qur’an diturunkan, semua kemampuan retorika itu seolah tak berdaya di
hadapan keindahan dan kedalaman makna yang dibawa wahyu. Fenomena inilah yang
menjadi salah satu bukti kemukjizatan al-Qur’an dan membuktikan bahwa ia benar-benar
berasal dari Allah SWT, bukan hasil karangan manusia (Azizan et al., 2022).

Salah satu ulama kontemporer yang secara mendalam mengkaji tema ini adalah
Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rumi, seorang pakar tafsir dan ulum al-Qur’an asal Arab
Saudi. Dalam karya monumentalnya Khasha'’is al-Qur’an, ia menguraikan berbagai
karakteristik al-Qur’an yang membedakannya dari semua bentuk komunikasi manusia.
Salah satu fokus pembahasannya adalah bagaimana I’jaz bayani berperan sebagai metode
efektif dalam mereformasi masyarakat, mengubah perilaku, serta membentuk peradaban
yang berlandaskan tauhid dan nilai-nilai ilahiah. (Wardani, 2022)

Kajian terhadap I’jaz bayani sebagai metode reformasi masyarakat memiliki
relevansi yang kuat dengan kondisi modern. Di tengah derasnya arus globalisasi, disrupsi
teknologi, dan krisis moral yang melanda berbagai belahan dunia, masyarakat muslim
dihadapkan pada tantangan serius dalam mempertahankan identitas, nilai, dan etika
Islami. Pemahaman yang mendalam terhadap metode al-Qur’an, khususnya melalui

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

pendekatan i’jaz bayani dapat menjadi kunci untuk menemukan strategi dakwah dan
pendidikan yang relevan, kontekstual, dan tetap berpegang pada prinsip wahyu (Masrur,
2014).

Dari sudut pandang metodologis, penelitian ini berupaya mengkaji pemikiran
Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rumi secara analitis dan deskriptif, dengan fokus pada
bagaimana 1’jaz bayani dijadikan sarana oleh al-Qur’an untuk menyentuh hati,
menggerakkan akal, dan membentuk perilaku. Pembahasan ini tidak hanya menyoroti
aspek linguistik semata, tetapi juga mengaitkannya dengan dampak sosial dan psikologis
yang dihasilkan, baik pada masyarakat Arab di masa nabi SAW maupun masyarakat
modern saat ini (Al-Qaththan, 2018).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan studi pustaka. Artinya, data
yang digunakan berasal dari bahan-bahan tertulis seperti buku, artikel, dan karya Fahd
bin ‘Abdurrahman ar-Rumi, khususnya kitab Khasha’is al-Qur’an. Peneliti
mengumpulkan dan mempelajari teks-teks tersebut untuk memahami konsep 1’jaz bayani
dan bagaimana al-Qur’an menggunakan metode tersebut untuk mereformasi masyarakat.
Data yang dikaji meliputi tulisan asli Fahd ar-Rumi dan literatur lain yang membahas
ilmu al-Qur’an, keindahan bahasa, dan perubahan sosial dalam perspektif Islam. Peneliti
juga membandingkan pemikiran Fahd ar-Rumi dengan pandangan lain agar hasilnya lebih
lengkap dan jelas. Analisis data dilakukan dengan cara membaca dan menafsirkan isi teks
secara cermat dan mendalam, untuk menggali makna dan bagaimana metode al-Qur’an
bekerja dalam membentuk masyarakat yang lebih baik. Dengan cara ini, penelitian
bertujuan menghasilkan pemahaman yang jelas dan bisa dipertanggungjawabkan tentang
peran i’jaz bayani dalam reformasi sosial.

PEMBAHASAN
Konsep I’jaz Bayani dalam Al-Qur’an

I’jaz bayani termasuk gaya bahasa (us/ub) dalam al-Qur'an. Ini termasuk pilihan kata,
penyusunannya meliputi struktur ayat-ayat al-Qur'an. Kesemuanya tersusun indah dalam al-
Qur'an untuk mengalahkan keindahan puisi masyarakat Arab ketika diturunkan. Keadaan inilah
yang menjadi alasan Rasulullah SAW dituduh sebagai dukun (al-sahir) dan juga dukun (al-
kahin). Dalam keilmuan bahasa Arab, i’jaz bayani akan lebih jelas dipahami bila diperhatikan
melalui kajian Balaghah, atau ilmu retorika bahasa Arab. Pada hakikatnya, keberadaan i’jaz
bayani dalam al-Qur'an mengesampingkan bentuk-bentuk i'jaz lainnya. Sebab, i’jaz bayani dapat
ditemukan pada setiap ayat, kata, bahkan huruf yang digunakan dalam al-Qur'an. Menurut Fadl
Hasan Abbas, prinsip pembahasan i’jaz bayani menyangkut susunan kata-kata dari ayat-ayat al-
Qur'an, yang pada akhirnya mengungkap makna tinggi dan indah dari ayat-ayat tersebut. Susunan
ini disebut al-nazm dalam ilmu Arab Balaghah (Umami et al., 2024).

I’jaz bayani merupakan salah satu cabang dari kajian I’jaz al-Qur’an yang termasuk
dalam kategori [ jaz al-lafdzi (kemukjizatan dari sisi lafaz). Kajian ini menempati posisi paling
menonjol dibandingkan bentuk i’jaz lainnya, karena penggunaannya dianggap paling utama. Hal
tersebut menunjukkan bahwa i’jaz bayani memiliki kedudukan yang besar dan menjadi
pembahasan penting dalam al-Qur’an. Selain itu, i’jaz bayani juga termasuk tantangan besar yang
pernah diajukan kepada kaum kafir Quraisy ketika al-Qur’an pertama kali diturunkan. Al-
Zamakhshari (w. 538 H) memberikan definisi bayan yang komprehensif, bahkan memisahkannya
dari ilmu ma’ani, sehingga menjadikannya sebagai salah satu pilar utama dalam disiplin ilmu
balaghah hingga kini. (Al-Mubarak, 1981).

Al-Syarif al-Jurjani (1983) mendefinisikan bayan secara ringkas sebagai “‘ungkapan yang

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

memperlihatkan makna lafaz dari penyampai kepada pendengar.” Pemahaman terhadap bayan
kemudian berkembang pada arti yang lebih komprehensif, yaitu “ilmu yang menjelaskan cara
menyampaikan satu makna dengan berbagai susunan yang berbeda dalam menampakkan
dilalahnya.” Dari definisi tersebut, para ulama klasik maupun modern menegaskan pentingnya
pembahasan unsur bayan dalam kajian balaghah. Namun demikian, i’jaz bayani tidak berarti
terbatas pada aspek bayan semata, melainkan juga mencakup penggunaan unsur ma ani, badi’,
dan lainnya sebagaimana telah dijelaskan para sarjana terdahulu maupun kontemporer. Hal ini
selaras dengan keindahan al-Qur’an yang tersusun dari kalimat, lafaz, ayat, dan surah yang sarat
dengan nilai i’jaz. Adapun bentuk-bentuk i’jaz lain, seperti i’jaz ‘ilmi atau tasyri’i, memang juga
terdapat dalam al-Qur’an, tetapi ruang lingkup pembahasannya tidak sekomprehensif'i’jaz bayani.
Para ilmuan juga meletakkan i’jaz bayani sebagai peranan yang besar dalam memelihara al-
Qur’an dari sebarang perubahan, pertukaran, kekurangan dan penambahan. Pemeliharaan al-
Qur’an ini bukan dari sudut susun aturan dalam bahasa Arab saja, bahkan melangkaui peranan
penterjemahan al-Qur’an kepada bahasa-bahasa lain. Penterjemahan ini perlu dilihat dalam
berbagai bentuk dan keadaan berdasarkan beberapa elemen penting yang perlu dikuasai oleh para
penterjemah.

I’jaz bayani juga mencakup berbagai susunan keindahan al-Qur’an, baik dari aspek huruf
dan makhrajnya, kata dan huruf yang menyusunnya, maupun dari segi jumlah dan rangkaian
katanya. Kedudukan satu huruf dalam al-Qur’an memiliki nilai yang sangat istimewa, karena
setiap kata dan ayat yang tersusun di dalamnya berawal dari posisi huruf tersebut. Bahkan, setiap
huruf memberikan nuansa makna dan gambaran yang berbeda sesuai dengan konteks ayat serta
tujuan diturunkannya (Mohd Nathir & Othman, 2021).

Dengan demikian, i’jaz bayani adalah bukti bahwa al-Qur’an bukanlah ciptaan
manusia, melainkan wahyu ilahi yang memiliki kesempurnaan bahasa yang tidak
mungkin ditandingi oleh siapapun, baik dari segi estetika, retorika, maupun kedalaman
maknanya.

Prinsip-prinsip Metode al-Qur’an dalam Mereformasi Masyarakat

Metode al-Qur’an dalam mereformasi masyarakat dibangun di atas prinsip-
prinsip universal yang bersifat abadi dan relevan untuk setiap zaman serta tempat. Prinsip
ini tidak hanya berlaku pada masa turunnya wahyu, tetapi juga tetap relevan dalam
konteks modern dengan tantangan globalisasi, krisis moral, dan disorientasi nilai. Di
antara prinsip-prinsip tersebut adalah tadarruj (bertahap), hikmah (kebijaksanaan),
mauizhah hasanah (nasihat yang baik), serta mujadalah bi al-lati hiya ahsan (berdialog
dengan cara terbaik).

Prinsip Tadarruj (Bertahap) dalam Reformasi

Al-Qur’an mengajarkan reformasi secara bertahap untuk menghindari kejutan
sosial yang dapat menimbulkan resistensi. Prinsip ini terlihat jelas dalam proses
pengharaman khamr yang tidak dilakukan secara langsung, tetapi melalui empat tahap
gradual hingga masyarakat benar-benar siap meninggalkannya (QS. al-Baqarah [2]: 219,
QS. an-Nisa’ [4]: 43, QS. al-Ma’idah [5]: 90-91). Pendekatan ini menunjukkan bahwa
perubahan sosial memerlukan persiapan psikologis dan kultural sebelum aturan
ditegakkan secara menyeluruh (Helim, 2019).

Metode bertahap ini relevan diterapkan di era modern, misalnya dalam upaya
reformasi kebijakan publik atau perubahan perilaku masyarakat terkait isu lingkungan.
Perubahan regulasi yang tiba-tiba tanpa persiapan masyarakat seringkali memunculkan
perlawanan. Dengan menerapkan prinsip tadarruj, reformasi dapat berjalan lebih efektif
dan diterima oleh masyarakat luas (Yunus, 2022).

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

Prinsip Hikmah (Kebijaksanaan) dalam Pendekatan

Prinsip hikmah menekankan pentingnya memahami kondisi psikologis, sosial,
dan budaya masyarakat sebelum menyampaikan pesan perubahan. QS. an-Nahl [16]: 125
secara eksplisit memerintahkan dakwah dengan hikmah, mau’izhah hasanah, dan
mujadalah yang terbaik. Ulama seperti Ibn ‘ Asyur menekankan bahwa hikmah mencakup
kemampuan memilih waktu, cara, dan bahasa yang tepat agar pesan mudah diterima
(Nikmah, 2017).

Dalam kehidupan modern, prinsip hikmah relevan untuk pendekatan komunikasi
publik, misalnya dalam mengampanyekan nilai-nilai antikorupsi, kesetaraan gender, atau
toleransi. Pendekatan yang terlalu konfrontatif sering memicu resistensi, sementara
pendekatan yang bijaksana dapat membuka pintu dialog dan pemahaman (Albab & Al
Jauhariyah, 2025).

Prinsip Mau’izhah Hasanah dan Mujadalah bi al-Lati Hiya Ahsan

Mau’izhah hasanah dimaknai sebagai pemberian nasihat dengan cara yang penuh
kelembutan, disertai penjelasan yang jelas, serta didasari ketulusan hati. Adapun
mujadalah bi al-lati hiya ahsan merujuk pada upaya berdialog dengan cara yang paling
baik, menjunjung tinggi etika, serta menjauhkan diri dari sikap provokatif. Al-Qur’an
mempraktikkan kedua metode ini dalam berbagai dialognya, misalnya antara nabi
Ibrahim dan ayahnya (QS. Maryam [19]: 41-48) serta antara Nabi Musa dan Fir’aun (QS.
Taha [20]: 43-44) (Jakfar, 2019).

Dalam konteks kehidupan modern yang dipenuhi perbedaan pandangan, baik
dalam politik, agama, maupun gaya hidup, prinsip ini menjadi sangat relevan. Perdebatan
di media sosial misalnya, seringkali menjadi ajang saling serang. Padahal, jika prinsip
mujadalah bi al-lati hiya ahsan diterapkan, diskusi dapat menjadi sarana saling
memahami dan menemukan solusi bersama (Shavit, 2015).

Metode Al-Qur’an Dalam Mereformasi Masyarakat Menurut Fahd Bin
‘Abdurrahman Ar-Rumi

Kitab Khasha’is al-Qur’an karya Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rumi merupakan
salah satu karya kontemporer yang secara mendalam menyoroti keistimewaan metode al-
Qur’an dalam mereformasi masyarakat, khususnya dari perspektif 1’jaz bayani (keajaiban
aspek penyampaian dan gaya bahasa). Dalam kitab ini, ar-Rumi menunjukkan bahwa
transformasi yang dilakukan oleh al-Qur’an terhadap masyarakat Jahiliyah bukanlah hasil
dari peraturan yang kaku atau strategi kekuasaan, melainkan melalui metode yang halus,
bertahap, rasional, dan menyentuh struktur fitrah manusia.

Menurut Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rumi, al-Qur’an memiliki metode khas
dalam mereformasi masyarakat yang tidak pernah ditempuh oleh kitab atau ajaran
sebelumnya. Metode ini berhasil mengubah masyarakat jahiliyah yang penuh kesyirikan,
kebodohan, dan pertentangan menjadi masyarakat terbaik dalam sejarah manusia.
Keberhasilan tersebut terletak pada prinsip-prinsip metodologis al-Qur’an yang bersifat
menyeluruh, realistis, dan sesuai dengan fitrah manusia.

Dasar-dasar metode reformasi al-Qur’an yang dirumuskan oleh ar-Rumi
memperlihatkan betapa kitab suci ini tidak hanya menyampaikan kebenaran, tetapi juga
merangkul manusia dengan cara yang halus dan mendalam. Al-Qur’an menghadirkan
gaya penyampaian yang indah, memadukan kebenaran ide dengan keindahan bahasa,
sehingga pesan-pesannya dapat meresap ke dalam hati dan pikiran. Dalam menurunkan
syariat, al-Qur’an pun tidak tergesa-gesa, melainkan bertahap: dimulai dari pembenahan
akidah, dilanjutkan dengan perbaikan akhlak, hingga akhirnya mengatur hukum-hukum

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

yang lebih detail. Dengan demikian, perubahan terjadi secara alami, tanpa menimbulkan
gejolak penolakan.

Pendekatan yang digunakan pun sarat dengan persuasi. Ajaran-ajaran selalu
diiringi dalil rasional dan bukti nyata, seakan mengajak manusia untuk berpikir,
merenung, dan menemukan kebenaran dengan kesadaran penuh. Tidak hanya itu, variasi
dalam penyajian ayat-ayat menjadikan pembaca tidak pernah merasa jenuh, melainkan
terus terikat dengan pesan-pesan yang selalu segar. Bahkan, pengulangan ayat yang
sering kali hadir dengan bentuk dan konteks berbeda justru memperkuat makna tanpa
menciptakan kebosanan.

Al-Qur’an juga menyentuh sisi paling dalam dari fitrah manusia. Naluri dasar
seperti rasa takut, cinta, dorongan hidup, hingga kecenderungan untuk meniru, semuanya
diarahkan menuju jalan yang benar. Dalam aspek hukum, al-Qur’an tampil sangat
realistis. Ajarannya hadir sesuai dengan kebutuhan nyata masyarakat, bukan sebatas
konsep teoretis. Sikap moderat pun menjadi ciri khasnya, menyeimbangkan antara
kebutuhan jasmani dan rohani, dunia dan akhirat, agar manusia tidak terjebak dalam salah
satu sisi kehidupan saja.

Lebih jauh, syariat yang diturunkan bukanlah beban yang memberatkan,
melainkan kemudahan yang disesuaikan dengan kemampuan manusia. Tingkatan hukum
dari rukun, wajib, sunnah, hingga haram ditata dengan rapi, sehingga setiap individu
dapat menerima dan mengamalkannya secara bertahap. Al-Qur’an juga tidak lupa
mengajarkan melalui kisah-kisah sejarah, menghadirkan ibrah yang memperkuat iman
sekaligus menggerakkan kesadaran.

Keseluruhan metode ini membuktikan bahwa al-Qur’an bukan sekadar kitab
petunjuk spiritual. Ia adalah manhaj peradaban yang mampu membentuk individu,
memperbaiki masyarakat, dan menuntun umat menuju kesempurnaan hidup.
Keistimewaan inilah yang membuat al-Qur’an tak tertandingi. Para reformis setelahnya
mungkin dapat mengambil manfaat darinya, tetapi tidak ada satu pun yang mampu
menirunya secara utuh.(Al-Rumi, 2019).

Relevansi Metode al-Qur’an dalam Mereformasi Masyarakat dengan Kehidupan
Modern

Metode al-Qur’an dalam mereformasi masyarakat bukanlah konsep yang terikat
pada konteks sejarah masa turunnya wahyu saja, tetapi memiliki daya hidup yang
melampaui batas waktu dan tempat. Hal ini sejalan dengan sifat universal al-Qur’an
sebagai petunjuk bagi seluruh umat manusia, sebagaimana ditegaskan dalam firman
Allah:

s AL 8574 ol e 40edall a1 oy gl Ay Jal 3 5

“Dialah yang mengutus Rasul-Nya dengan petunjuk dan agama yang benar untuk
dimenangkan-Nya atas segala agama. Dan cukuplah Allah sebagai saksi.” (QS. Al-Fath
[48]: 28).

Di era modern, tantangan sosial seperti degradasi moral, ketimpangan ekonomi,
radikalisme, dan krisis identitas semakin kompleks. Nilai-nilai Qur’ani yang diuraikan
oleh para ulama, termasuk dalam perspektif /’jaz bayani yang dibahas Fahd bin
‘Abdurrahman ar-Rumi, menawarkan pendekatan solutif yang mencakup pembinaan
individu, penguatan moral kolektif, dan penegakan keadilan sosial. Misalnya, ajaran
ta’aruf (saling mengenal) dan tasamuh (toleransi) dalam QS. al-Hujurat [49]: 13 menjadi
fondasi penting dalam membangun masyarakat plural yang damai (Ichwan, 2017).

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 )

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

Selain itu, prinsip amar ma’ruf nahi munkar yang dikemas dalam retorika al-
Qur’an tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga mendorong partisipasi aktif masyarakat
dalam menjaga tatanan sosial yang sehat (Jakfar, 2019). Nilai ini relevan dengan konsep
civil society dalam wacana modern, di mana partisipasi warga negara menjadi faktor
utama keberhasilan pembangunan sosial dan politik. Dari perspektif pembangunan
karakter, metode al-Qur’an menekankan keseimbangan antara dimensi spiritual, moral,
dan rasional. Dalam konteks pendidikan modern, ini sejalan dengan gagasan character
education yang menekankan pembentukan akhlak mulia, integritas, dan tanggung jawab
sosial (Giilen, 2004). Dengan demikian, metode al-Qur’an bukan hanya teks religius,
tetapi juga paradigma pembangunan peradaban yang berkelanjutan.

Lebih jauh, keindahan bahasa al-Qur’an yang menjadi bagian dari /’jaz bayani
memiliki daya persuasi yang kuat untuk menyentuh hati manusia. Retorika yang dipakai
al-Qur’an dapat menjadi inspirasi bagi komunikasi publik modern, baik dalam dakwah,
diplomasi, maupun literasi media, sehingga pesan-pesan moral dan kebenaran dapat
disampaikan secara efektif di tengah banjir informasi dan disinformasi yang menjadi
fenomena global (Wardani, 2022).

Dengan demikian, relevansi metode al-Qur’an dalam mereformasi masyarakat di
era modern terletak pada kemampuannya menawarkan solusi yang integral: membina
moral individu, memperkuat solidaritas sosial, dan membangun tatanan masyarakat yang
adil dan harmonis, sekaligus menanggapi dinamika tantangan global tanpa kehilangan
akar nilai-nilai wahyu.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa al-Qur’an merupakan mukjizat terbesar yang
tidak hanya berfungsi sebagai pedoman spiritual, tetapi juga sebagai metode reformasi
sosial yang menyeluruh. Dimensi i’jaz bayani menegaskan keindahan bahasa, kekuatan
retorika, dan kedalaman makna al-Qur’an yang tidak tertandingi, sehingga mampu
menggugah hati, menggerakkan akal, serta membentuk perilaku masyarakat. Hal ini
membuktikan bahwa al-Qur’an bukanlah karya manusia, melainkan wahyu ilahi yang
memiliki daya transformasi peradaban.

Kajian terhadap pemikiran Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rami dalam Khasha’is al-
Qur’an memperlihatkan bahwa metode al-Qur’an dalam mereformasi masyarakat
dibangun di atas prinsip-prinsip universal. Nilai-nilai seperti tadarruj (bertahap), hikmah
(kebijaksanaan), mau ‘izhah hasanah (nasihat yang baik), dan mujadalah bi al-lati hiya
ahsan (dialog terbaik) terbukti mampu mengubah masyarakat jahiliyah yang sarat
kesyirikan dan konflik menjadi masyarakat Islami yang berperadaban. Hal ini
menunjukkan bahwa metode al-Qur’an selalu realistis, kontekstual, dan sesuai dengan
fitrah manusia.

Dalam konteks modern, relevansi metode al-Qur’an semakin penting di tengah
tantangan globalisasi, krisis moral, disrupsi budaya, dan disorientasi nilai. Melalui i’jaz
bayani, al-Qur’an menawarkan paradigma reformasi yang integral, yaitu membina
pribadi beriman dan berakhlak, memperkuat solidaritas sosial, serta menegakkan
keadilan. Dengan demikian, i’jaz bayani tidak hanya menjadi bukti kemukjizatan bahasa
al-Qur’an, tetapi juga fondasi metodologis untuk membangun peradaban manusia yang
adil, seimbang, dan berlandaskan nilai-nilai ilahi.

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qaththan, S. M. (2018). Pengantar Studi lImu Al-Qur’an. Pustaka Al-Kautsar.

Al-Rumi, F. bin Abd al-R. bin S. (2019). Prinsip Dasar Dan Metodologi Penafsiran Al-
Qur’an (Buhuts fi Ushul al-Tafsir wa Manahijih). In Antasari Press.

Albab, A. U., & Al Jauhariyah, N. (2025). DINAMIKA HUKUM KHAMR DALAM
AL-QUR’AN: STUDI KOMPARATIF TAFSIR AHKAM AL-QUR’AN KARYA
AL-JASSAS DAN IBNU AL-‘ARABI DALAM KONTEKS SOSIAL
KONTEMPORER. LISAN AL-HAL: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan
Kebudayaan, 19(1), 139—150. https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v19i1.139-150

Azizan, A. S. M., Nor, Z. M., & Hamdan, M. A. M. (2022). Faktor-Faktor Mempengaruhi
Kritikan Riwayat Sirah: Satu Kajian Terhadap Niir Al-Din Al-Halabi Dalam
Karyanya Al-Sirah Al-Halabiyyah. SEMINAR WARISAN NABAWI KALI KE-8, 123.

Giilen, M. (2004). Toward a Global Civilization of Love and Tolerance.

Helim, A. (2019). Magashid al-syari’ah versus usul al-Figh (Konsep dan posisinya
dalam metodologi hukum islam). Pustaka Pelajar.

Ichwan, M. N. (2017). Metode dan corak tafsir al-Misbah karya Prof. M. Quraish Shihab.

Jakfar, T. M. (2019). Sunnah Non-Tasyri’lyyah Menurut Yusuf Al-Qardhawi. Ar-Raniry
Press.

Khalafallah, M. A. (1999). Al-Fann al-Qashashi fi al-Qur ‘an al-Karim: Ma’a Syarh wa
Ta’lig Khalil ‘Abd al-Karim. London, Beirut, Cairo: Sina li al-Nasyr dan al-Intisyar
al-‘Arabi.

Masrur, A. (2014). Modernisasi pendidikan Islam: telaah pemikiran Azyumardi Azra
tentang modernisasi pendidikan Islam di Indonesia. Universitas Islam Negeri

Maulana Malik Ibrahim.
Mohd Nathir, K. A., & Othman, M. S. (2021). I’jaz Bayaniy dan Perkembangan Kajian
Menerusi Al-Qur’an. ‘Abgari Journal, 24(1), 29-45.

https://doi.org/10.33102/abqari.vol24no1.315

Nikmah, L. (2017). Penafsiran Tahir Ibn ‘Asyiir Terhadap Ayat-ayat tentang Demokrasi:
Kajian atas Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir. Journal of Islamic Studies and
Humanities, 2(1), 79-103. https://doi.org/10.21580/jish.21.2517

Shavit, U. (2015). Shari’a and muslim minorities: the wasati and salafi approaches to
figh al-aqalliyyat al-muslima. Oxford University Press.

Umami, F., Nasution, R. A. F., & Alrasyid, H. (2024). I’jaz Al-Bayani Dalam Uslub Al-
Qur’an: Hamzah Istitham Dalam Al-Qur’an. HUMANITIS: Jurnal Homaniora,
Sosial Dan Bisnis, 2(6), 604—-609.

Wardani, W. (2022). PRINSIP DASAR DAN METODOLOGI PENAFSIRAN AL-
QUR’AN FAHD BIN "ABD AL-RAHMAN BIN SULAYMAN AL-RUMI.

Yunus, S. M. (2022). Perkembangan Figh Statis dan Dinamis Terjemahn Buku Karya Dr.
Yusuf Al-Qaradhawi, Judul Al figh Al Islam Bana Al Ashalah Wali Al-Tajdid. UIN
Ar-Raniry Repository, 1-104.

AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @ @ @ @



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

