
  

 

 

 

 

  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025  47 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

AL-MUQADDIMAH – Journal Of Educational and Religious Perspectives e – ISSN : 3109-7219 

Homepage  : https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index  Al-Muqaddimah Vol. 1, No. 2, September 2025 

Email  : admin@jurnal-muqaddimah.or.id  Page. 47 - 54 

  

 
I’JAZ BAYANI METODE AL-QUR’AN DALAM MEREFORMASI 

MASYARAKAT: PERSPEKTIF DALAM KITAB KHASHA’IS  

AL-QUR’AN KARYA FAHD BIN ‘ABDURRAHMAN AR-RUMI" 
 

Miftakhul Karimah1, Ali Burhan2 

Ma’had Aly Walindo, Pekalongan, Indonesia 1,2 

Email: miekaelkhana@gmail.com1,  aliburhan@uingusdur.ac.id2 

 

 

  Abstract  

Keywords: 

Qur’anic Method,  

Social Reform, 

 I’jaz Bayani 

 The Qur’an stands as the greatest miracle of the Prophet 

Muhammad (peace be upon him), endowed with a 

transformative power that reformed society in all 

dimensions, including faith, worship, ethics, and social 

order. One of its central aspects is I’jaz bayani the Qur’an’s 

inimitable eloquence manifested through its linguistic 

structure, rhetorical style, and unique arrangement of words, 

which no human composition can rival. This study aims to 

examine the Qur’anic method of societal reform from the 

perspective of Fahd bin ‘Abdurrahman al-Rumi in his work 

Khasha’is al-Qur’an. Employing a qualitative library 

research approach, the study analyzes how the Qur’an, 

through I’jaz bayani, engages the human heart, stimulates 

the intellect, and shapes social behavior. The findings reveal 

that the Qur’anic methodology rests on universal principles 

such as tadarruj (gradualism), ḥikmah (wisdom), maw’idhah 

ḥasanah (good exhortation), and mujādalah bi al-latī hiya 

aḥsan (the best form of dialogue). These principles proved 

effective in transforming the pre-Islamic Arab society into a 

civilized Islamic community and remain highly relevant in 

addressing contemporary challenges such as moral crises, 

cultural disruption, and value disorientation. Thus, the 

Qur’anic method, articulated through I’jaz bayani, is not 

merely of historical significance but also offers a sustainable 

and divinely grounded paradigm for modern social reform 

 

  Abstrak  

Kata Kunci :  

Metode al-Qur’an,  

Reformasi Masyarakat,  

I’jaz Bayani 

 Al-Qur’an hadir sebagai mukjizat terbesar Nabi Muhammad 

SAW yang memiliki kekuatan reformasi menyeluruh 

terhadap masyarakat, baik dalam aspek akidah, ibadah, 

akhlak, maupun tatanan sosial. Salah satu dimensi penting 

yang menjadi kunci transformasi tersebut adalah i’jaz 

bayani, yaitu kemukjizatan al-Qur’an dari segi bahasa, gaya 

retorika, dan susunan kalimat yang tak tertandingi oleh 

karya manusia. Penelitian ini bertujuan mengkaji metode al-

Qur’an dalam mereformasi masyarakat menurut perspektif 

Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rumi dalam kitab Khasha’is al-

Qur’an. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui 

studi pustaka, penelitian ini menganalisis bagaimana al-

Qur’an melalui i’jaz bayani mampu menyentuh hati, 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://share.google/Ie6j2TCtAlBNSZban
https://jurnal-muqaddimah.or.id/index.php/Al-Muqaddimah/index
mailto:admin@jurnal-muqaddimah.or.id
mailto:miekaelkhana@gmail.com1
mailto:aliburhan@uingusdur.ac.id


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 48 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an merupakan mukjizat terbesar yang Allah SWT turunkan kepada nabi 

Muhammad SAW, yang memiliki daya reformasi luar biasa terhadap masyarakat 

manusia, baik dari aspek akidah, ibadah, akhlak, maupun tatanan sosial. Keistimewaan 

ini tidak hanya terletak pada kandungan maknanya yang komprehensif, tetapi juga pada 

keindahan dan kekuatan bahasa yang digunakannya, yang dalam studi ilmu al-Qur’an 

dikenal dengan istilah i’jaz bayani. I’jaz bayani merujuk pada kemukjizatan al-Qur’an 

dari segi penyampaian pesan melalui struktur bahasa, susunan kalimat, pilihan kata, dan 

gaya retorika yang tidak dapat ditandingi oleh karya sastra Arab manapun, baik pada masa 

turunnya al-Qur’an maupun setelahnya (Khalafallâh, 1999). 

Dalam sejarahnya, masyarakat Arab pada abad ke-7 M dikenal sebagai bangsa 

yang memiliki peradaban bahasa tinggi. Kemampuan mereka dalam bersyair, berpidato, 

dan menyusun ungkapan yang indah sudah mencapai tingkat yang sangat maju. Namun, 

ketika al-Qur’an diturunkan, semua kemampuan retorika itu seolah tak berdaya di 

hadapan keindahan dan kedalaman makna yang dibawa wahyu. Fenomena inilah yang 

menjadi salah satu bukti kemukjizatan al-Qur’an dan membuktikan bahwa ia benar-benar 

berasal dari Allah SWT, bukan hasil karangan manusia (Azizan et al., 2022). 

Salah satu ulama kontemporer yang secara mendalam mengkaji tema ini adalah 

Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rumi, seorang pakar tafsir dan ulum al-Qur’an asal Arab 

Saudi. Dalam karya monumentalnya Khasha’is al-Qur’an, ia menguraikan berbagai 

karakteristik al-Qur’an yang membedakannya dari semua bentuk komunikasi manusia. 

Salah satu fokus pembahasannya adalah bagaimana I’jaz bayani berperan sebagai metode 

efektif dalam mereformasi masyarakat, mengubah perilaku, serta membentuk peradaban 

yang berlandaskan tauhid dan nilai-nilai ilahiah. (Wardani, 2022) 

Kajian terhadap I’jaz bayani sebagai metode reformasi masyarakat memiliki 

relevansi yang kuat dengan kondisi modern. Di tengah derasnya arus globalisasi, disrupsi 

teknologi, dan krisis moral yang melanda berbagai belahan dunia, masyarakat muslim 

dihadapkan pada tantangan serius dalam mempertahankan identitas, nilai, dan etika 

Islami. Pemahaman yang mendalam terhadap metode al-Qur’an, khususnya melalui 

menggerakkan akal, dan membentuk perilaku sosial. Hasil 

kajian menunjukkan bahwa metode al-Qur’an dibangun atas 

prinsip-prinsip universal seperti tadarruj (bertahap), 

hikmah (kebijaksanaan), mau’izhah hasanah (nasihat yang 

baik), dan mujadalah bi al-lati hiya ahsan (dialog terbaik). 

Prinsip-prinsip tersebut terbukti efektif dalam mengubah 

masyarakat jahiliyah menjadi masyarakat Islami yang 

berperadaban, serta relevan diaplikasikan dalam menjawab 

tantangan modern seperti krisis moral, disrupsi budaya, dan 

disorientasi nilai. Dengan demikian, metode al-Qur’an 

melalui i’jaz bayani tidak hanya bersifat historis, tetapi juga 

menawarkan paradigma reformasi sosial yang kontekstual, 

berkelanjutan, dan berakar pada wahyu ilahi 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 

4.0 license 

 

  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 49 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

pendekatan i’jaz bayani dapat menjadi kunci untuk menemukan strategi dakwah dan 

pendidikan yang relevan, kontekstual, dan tetap berpegang pada prinsip wahyu (Masrur, 

2014). 

Dari sudut pandang metodologis, penelitian ini berupaya mengkaji pemikiran 

Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rumi secara analitis dan deskriptif, dengan fokus pada 

bagaimana i’jaz bayani dijadikan sarana oleh al-Qur’an untuk menyentuh hati, 

menggerakkan akal, dan membentuk perilaku. Pembahasan ini tidak hanya menyoroti 

aspek linguistik semata, tetapi juga mengaitkannya dengan dampak sosial dan psikologis 

yang dihasilkan, baik pada masyarakat Arab di masa nabi SAW maupun masyarakat 

modern saat ini (Al-Qaththan, 2018). 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan studi pustaka. Artinya, data 

yang digunakan berasal dari bahan-bahan tertulis seperti buku, artikel, dan karya Fahd 

bin ‘Abdurrahman ar-Rumi, khususnya kitab Khasha’is al-Qur’an. Peneliti 

mengumpulkan dan mempelajari teks-teks tersebut untuk memahami konsep i’jaz bayani 

dan bagaimana al-Qur’an menggunakan metode tersebut untuk mereformasi masyarakat. 

Data yang dikaji meliputi tulisan asli Fahd ar-Rumi dan literatur lain yang membahas 

ilmu al-Qur’an, keindahan bahasa, dan perubahan sosial dalam perspektif Islam. Peneliti 

juga membandingkan pemikiran Fahd ar-Rumi dengan pandangan lain agar hasilnya lebih 

lengkap dan jelas. Analisis data dilakukan dengan cara membaca dan menafsirkan isi teks 

secara cermat dan mendalam, untuk menggali makna dan bagaimana metode al-Qur’an 

bekerja dalam membentuk masyarakat yang lebih baik. Dengan cara ini, penelitian 

bertujuan menghasilkan pemahaman yang jelas dan bisa dipertanggungjawabkan tentang 

peran i’jaz bayani dalam reformasi sosial. 

 

PEMBAHASAN 

Konsep I’jaz Bayani dalam Al-Qur’an 
I’jaz bayani termasuk gaya bahasa (uslub) dalam al-Qur'an. Ini termasuk pilihan kata, 

penyusunannya meliputi struktur ayat-ayat al-Qur'an. Kesemuanya tersusun indah dalam al-

Qur'an untuk mengalahkan keindahan puisi masyarakat Arab ketika diturunkan. Keadaan inilah 

yang menjadi alasan Rasulullah SAW dituduh sebagai dukun (al-sahir) dan juga dukun (al-

kahin). Dalam keilmuan bahasa Arab, i’jaz bayani akan lebih jelas dipahami bila diperhatikan 

melalui kajian Balaghah, atau ilmu retorika bahasa Arab. Pada hakikatnya, keberadaan i’jaz 

bayani dalam al-Qur'an mengesampingkan bentuk-bentuk i'jaz lainnya. Sebab, i’jaz bayani dapat 

ditemukan pada setiap ayat, kata, bahkan huruf yang digunakan dalam al-Qur'an. Menurut Fadl 

Hasan Abbas, prinsip pembahasan i’jaz bayani menyangkut susunan kata-kata dari ayat-ayat al-

Qur'an, yang pada akhirnya mengungkap makna tinggi dan indah dari ayat-ayat tersebut. Susunan 

ini disebut al-nazm dalam ilmu Arab Balaghah (Umami et al., 2024). 

I’jaz bayani merupakan salah satu cabang dari kajian I’jaz al-Qur’an yang termasuk 

dalam kategori I’jaz al-lafdzi (kemukjizatan dari sisi lafaz). Kajian ini menempati posisi paling 

menonjol dibandingkan bentuk i’jaz lainnya, karena penggunaannya dianggap paling utama. Hal 

tersebut menunjukkan bahwa i’jaz bayani memiliki kedudukan yang besar dan menjadi 

pembahasan penting dalam al-Qur’an. Selain itu, i’jaz bayani juga termasuk tantangan besar yang 

pernah diajukan kepada kaum kafir Quraisy ketika al-Qur’an pertama kali diturunkan. Al-

Zamakhshari (w. 538 H) memberikan definisi bayan yang komprehensif, bahkan memisahkannya 

dari ilmu ma’ani, sehingga menjadikannya sebagai salah satu pilar utama dalam disiplin ilmu 

balaghah hingga kini. (Al-Mubarak, 1981). 

Al-Syarif al-Jurjani (1983) mendefinisikan bayan secara ringkas sebagai “ungkapan yang 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 50 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

memperlihatkan makna lafaz dari penyampai kepada pendengar.” Pemahaman terhadap bayan 

kemudian berkembang pada arti yang lebih komprehensif, yaitu “ilmu yang menjelaskan cara 

menyampaikan satu makna dengan berbagai susunan yang berbeda dalam menampakkan 

dilalahnya.” Dari definisi tersebut, para ulama klasik maupun modern menegaskan pentingnya 

pembahasan unsur bayan dalam kajian balaghah. Namun demikian, i’jaz bayani tidak berarti 

terbatas pada aspek bayan semata, melainkan juga mencakup penggunaan unsur ma’ani, badi’, 

dan lainnya sebagaimana telah dijelaskan para sarjana terdahulu maupun kontemporer. Hal ini 

selaras dengan keindahan al-Qur’an yang tersusun dari kalimat, lafaz, ayat, dan surah yang sarat 

dengan nilai i’jaz. Adapun bentuk-bentuk i’jaz lain, seperti i’jaz ‘ilmi atau tasyri’i, memang juga 

terdapat dalam al-Qur’an, tetapi ruang lingkup pembahasannya tidak sekomprehensif i’jaz bayani. 

Para ilmuan juga meletakkan i’jaz bayani sebagai peranan yang besar dalam memelihara al-

Qur’an dari sebarang perubahan, pertukaran, kekurangan dan penambahan. Pemeliharaan al-

Qur’an ini bukan dari sudut susun aturan dalam bahasa Arab saja, bahkan melangkaui peranan 

penterjemahan al-Qur’an kepada bahasa-bahasa lain. Penterjemahan ini perlu dilihat dalam 

berbagai bentuk dan keadaan berdasarkan beberapa elemen penting yang perlu dikuasai oleh para 

penterjemah. 

I’jaz bayani juga mencakup berbagai susunan keindahan al-Qur’an, baik dari aspek huruf 

dan makhrajnya, kata dan huruf yang menyusunnya, maupun dari segi jumlah dan rangkaian 

katanya. Kedudukan satu huruf dalam al-Qur’an memiliki nilai yang sangat istimewa, karena 

setiap kata dan ayat yang tersusun di dalamnya berawal dari posisi huruf tersebut. Bahkan, setiap 

huruf memberikan nuansa makna dan gambaran yang berbeda sesuai dengan konteks ayat serta 

tujuan diturunkannya (Mohd Nathir & Othman, 2021). 

Dengan demikian, i’jaz bayani adalah bukti bahwa al-Qur’an bukanlah ciptaan 

manusia, melainkan wahyu ilahi yang memiliki kesempurnaan bahasa yang tidak 

mungkin ditandingi oleh siapapun, baik dari segi estetika, retorika, maupun kedalaman 

maknanya. 

Prinsip-prinsip Metode al-Qur’an dalam Mereformasi Masyarakat 

Metode al-Qur’an dalam mereformasi masyarakat dibangun di atas prinsip-

prinsip universal yang bersifat abadi dan relevan untuk setiap zaman serta tempat. Prinsip 

ini tidak hanya berlaku pada masa turunnya wahyu, tetapi juga tetap relevan dalam 

konteks modern dengan tantangan globalisasi, krisis moral, dan disorientasi nilai. Di 

antara prinsip-prinsip tersebut adalah tadarruj (bertahap), hikmah (kebijaksanaan), 

mau’izhah hasanah (nasihat yang baik), serta mujadalah bi al-lati hiya ahsan (berdialog 

dengan cara terbaik). 

Prinsip Tadarruj (Bertahap) dalam Reformasi 

Al-Qur’an mengajarkan reformasi secara bertahap untuk menghindari kejutan 

sosial yang dapat menimbulkan resistensi. Prinsip ini terlihat jelas dalam proses 

pengharaman khamr yang tidak dilakukan secara langsung, tetapi melalui empat tahap 

gradual hingga masyarakat benar-benar siap meninggalkannya (QS. al-Baqarah [2]: 219, 

QS. an-Nisā’ [4]: 43, QS. al-Mā’idah [5]: 90-91). Pendekatan ini menunjukkan bahwa 

perubahan sosial memerlukan persiapan psikologis dan kultural sebelum aturan 

ditegakkan secara menyeluruh (Helim, 2019). 

Metode bertahap ini relevan diterapkan di era modern, misalnya dalam upaya 

reformasi kebijakan publik atau perubahan perilaku masyarakat terkait isu lingkungan. 

Perubahan regulasi yang tiba-tiba tanpa persiapan masyarakat seringkali memunculkan 

perlawanan. Dengan menerapkan prinsip tadarruj, reformasi dapat berjalan lebih efektif 

dan diterima oleh masyarakat luas (Yunus, 2022). 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 51 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Prinsip Hikmah (Kebijaksanaan) dalam Pendekatan 

Prinsip hikmah menekankan pentingnya memahami kondisi psikologis, sosial, 

dan budaya masyarakat sebelum menyampaikan pesan perubahan. QS. an-Naḥl [16]: 125 

secara eksplisit memerintahkan dakwah dengan hikmah, mau’izhah hasanah, dan 

mujadalah yang terbaik. Ulama seperti Ibn ‘Asyur menekankan bahwa hikmah mencakup 

kemampuan memilih waktu, cara, dan bahasa yang tepat agar pesan mudah diterima 

(Nikmah, 2017). 

Dalam kehidupan modern, prinsip hikmah relevan untuk pendekatan komunikasi 

publik, misalnya dalam mengampanyekan nilai-nilai antikorupsi, kesetaraan gender, atau 

toleransi. Pendekatan yang terlalu konfrontatif sering memicu resistensi, sementara 

pendekatan yang bijaksana dapat membuka pintu dialog dan pemahaman (Albab & Al 

Jauhariyah, 2025). 

Prinsip Mau’izhah Hasanah dan Mujadalah bi al-Lati Hiya Ahsan 

Mau’izhah hasanah dimaknai sebagai pemberian nasihat dengan cara yang penuh 

kelembutan, disertai penjelasan yang jelas, serta didasari ketulusan hati. Adapun 

mujadalah bi al-lati hiya ahsan merujuk pada upaya berdialog dengan cara yang paling 

baik, menjunjung tinggi etika, serta menjauhkan diri dari sikap provokatif. Al-Qur’an 

mempraktikkan kedua metode ini dalam berbagai dialognya, misalnya antara nabi 

Ibrahim dan ayahnya (QS. Maryam [19]: 41-48) serta antara Nabi Musa dan Fir’aun (QS. 

Taha [20]: 43-44) (Jakfar, 2019). 

Dalam konteks kehidupan modern yang dipenuhi perbedaan pandangan, baik 

dalam politik, agama, maupun gaya hidup, prinsip ini menjadi sangat relevan. Perdebatan 

di media sosial misalnya, seringkali menjadi ajang saling serang. Padahal, jika prinsip 

mujadalah bi al-lati hiya ahsan diterapkan, diskusi dapat menjadi sarana saling 

memahami dan menemukan solusi bersama (Shavit, 2015). 

Metode Al-Qur’an Dalam Mereformasi Masyarakat Menurut Fahd Bin 

‘Abdurrahman Ar-Rumi 

Kitab Khasha’is al-Qur’an karya Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rumi merupakan 

salah satu karya kontemporer yang secara mendalam menyoroti keistimewaan metode al-

Qur’an dalam mereformasi masyarakat, khususnya dari perspektif i’jaz bayani (keajaiban 

aspek penyampaian dan gaya bahasa). Dalam kitab ini, ar-Rumi menunjukkan bahwa 

transformasi yang dilakukan oleh al-Qur’an terhadap masyarakat Jahiliyah bukanlah hasil 

dari peraturan yang kaku atau strategi kekuasaan, melainkan melalui metode yang halus, 

bertahap, rasional, dan menyentuh struktur fitrah manusia. 

Menurut Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rumi, al-Qur’an memiliki metode khas 

dalam mereformasi masyarakat yang tidak pernah ditempuh oleh kitab atau ajaran 

sebelumnya. Metode ini berhasil mengubah masyarakat jahiliyah yang penuh kesyirikan, 

kebodohan, dan pertentangan menjadi masyarakat terbaik dalam sejarah manusia. 

Keberhasilan tersebut terletak pada prinsip-prinsip metodologis al-Qur’an yang bersifat 

menyeluruh, realistis, dan sesuai dengan fitrah manusia. 

Dasar-dasar metode reformasi al-Qur’an yang dirumuskan oleh ar-Rumi 

memperlihatkan betapa kitab suci ini tidak hanya menyampaikan kebenaran, tetapi juga 

merangkul manusia dengan cara yang halus dan mendalam. Al-Qur’an menghadirkan 

gaya penyampaian yang indah, memadukan kebenaran ide dengan keindahan bahasa, 

sehingga pesan-pesannya dapat meresap ke dalam hati dan pikiran. Dalam menurunkan 

syariat, al-Qur’an pun tidak tergesa-gesa, melainkan bertahap: dimulai dari pembenahan 

akidah, dilanjutkan dengan perbaikan akhlak, hingga akhirnya mengatur hukum-hukum 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 52 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

yang lebih detail. Dengan demikian, perubahan terjadi secara alami, tanpa menimbulkan 

gejolak penolakan. 

Pendekatan yang digunakan pun sarat dengan persuasi. Ajaran-ajaran selalu 

diiringi dalil rasional dan bukti nyata, seakan mengajak manusia untuk berpikir, 

merenung, dan menemukan kebenaran dengan kesadaran penuh. Tidak hanya itu, variasi 

dalam penyajian ayat-ayat menjadikan pembaca tidak pernah merasa jenuh, melainkan 

terus terikat dengan pesan-pesan yang selalu segar. Bahkan, pengulangan ayat yang 

sering kali hadir dengan bentuk dan konteks berbeda justru memperkuat makna tanpa 

menciptakan kebosanan. 

Al-Qur’an juga menyentuh sisi paling dalam dari fitrah manusia. Naluri dasar 

seperti rasa takut, cinta, dorongan hidup, hingga kecenderungan untuk meniru, semuanya 

diarahkan menuju jalan yang benar. Dalam aspek hukum, al-Qur’an tampil sangat 

realistis. Ajarannya hadir sesuai dengan kebutuhan nyata masyarakat, bukan sebatas 

konsep teoretis. Sikap moderat pun menjadi ciri khasnya, menyeimbangkan antara 

kebutuhan jasmani dan rohani, dunia dan akhirat, agar manusia tidak terjebak dalam salah 

satu sisi kehidupan saja. 

Lebih jauh, syariat yang diturunkan bukanlah beban yang memberatkan, 

melainkan kemudahan yang disesuaikan dengan kemampuan manusia. Tingkatan hukum 

dari rukun, wajib, sunnah, hingga haram ditata dengan rapi, sehingga setiap individu 

dapat menerima dan mengamalkannya secara bertahap. Al-Qur’an juga tidak lupa 

mengajarkan melalui kisah-kisah sejarah, menghadirkan ibrah yang memperkuat iman 

sekaligus menggerakkan kesadaran. 

Keseluruhan metode ini membuktikan bahwa al-Qur’an bukan sekadar kitab 

petunjuk spiritual. Ia adalah manhaj peradaban yang mampu membentuk individu, 

memperbaiki masyarakat, dan menuntun umat menuju kesempurnaan hidup. 

Keistimewaan inilah yang membuat al-Qur’an tak tertandingi. Para reformis setelahnya 

mungkin dapat mengambil manfaat darinya, tetapi tidak ada satu pun yang mampu 

menirunya secara utuh.(Al-Rumi, 2019). 

Relevansi Metode al-Qur’an dalam Mereformasi Masyarakat dengan Kehidupan 

Modern 

Metode al-Qur’an dalam mereformasi masyarakat bukanlah konsep yang terikat 

pada konteks sejarah masa turunnya wahyu saja, tetapi memiliki daya hidup yang 

melampaui batas waktu dan tempat. Hal ini sejalan dengan sifat universal al-Qur’an 

sebagai petunjuk bagi seluruh umat manusia, sebagaimana ditegaskan dalam firman 

Allah: 

ِ شَهِيد   ينِ كُل ِهِ ۚ وَكَفَىٰ بِاللََّّ ِ لِيظُْهِرَهُ عَلَى الد ِ  اهوَُ الَّذِي أرَْسَلَ رَسُولهَُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَق 
 

“Dialah yang mengutus Rasul-Nya dengan petunjuk dan agama yang benar untuk 

dimenangkan-Nya atas segala agama. Dan cukuplah Allah sebagai saksi.” (QS. Al-Fath 

[48]: 28). 

Di era modern, tantangan sosial seperti degradasi moral, ketimpangan ekonomi, 

radikalisme, dan krisis identitas semakin kompleks. Nilai-nilai Qur’ani yang diuraikan 

oleh para ulama, termasuk dalam perspektif I’jaz bayani yang dibahas Fahd bin 

‘Abdurrahman ar-Rumi, menawarkan pendekatan solutif yang mencakup pembinaan 

individu, penguatan moral kolektif, dan penegakan keadilan sosial. Misalnya, ajaran 

ta’aruf (saling mengenal) dan tasamuh (toleransi) dalam QS. al-Hujurat [49]: 13 menjadi 

fondasi penting dalam membangun masyarakat plural yang damai (Ichwan, 2017). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 53 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Selain itu, prinsip amar ma’ruf nahi munkar yang dikemas dalam retorika al-

Qur’an tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga mendorong partisipasi aktif masyarakat 

dalam menjaga tatanan sosial yang sehat (Jakfar, 2019). Nilai ini relevan dengan konsep 

civil society dalam wacana modern, di mana partisipasi warga negara menjadi faktor 

utama keberhasilan pembangunan sosial dan politik. Dari perspektif pembangunan 

karakter, metode al-Qur’an menekankan keseimbangan antara dimensi spiritual, moral, 

dan rasional. Dalam konteks pendidikan modern, ini sejalan dengan gagasan character 

education yang menekankan pembentukan akhlak mulia, integritas, dan tanggung jawab 

sosial (Gülen, 2004). Dengan demikian, metode al-Qur’an bukan hanya teks religius, 

tetapi juga paradigma pembangunan peradaban yang berkelanjutan. 

Lebih jauh, keindahan bahasa al-Qur’an yang menjadi bagian dari I’jaz bayani 

memiliki daya persuasi yang kuat untuk menyentuh hati manusia. Retorika yang dipakai 

al-Qur’an dapat menjadi inspirasi bagi komunikasi publik modern, baik dalam dakwah, 

diplomasi, maupun literasi media, sehingga pesan-pesan moral dan kebenaran dapat 

disampaikan secara efektif di tengah banjir informasi dan disinformasi yang menjadi 

fenomena global (Wardani, 2022). 

Dengan demikian, relevansi metode al-Qur’an dalam mereformasi masyarakat di 

era modern terletak pada kemampuannya menawarkan solusi yang integral: membina 

moral individu, memperkuat solidaritas sosial, dan membangun tatanan masyarakat yang 

adil dan harmonis, sekaligus menanggapi dinamika tantangan global tanpa kehilangan 

akar nilai-nilai wahyu. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa al-Qur’an merupakan mukjizat terbesar yang 

tidak hanya berfungsi sebagai pedoman spiritual, tetapi juga sebagai metode reformasi 

sosial yang menyeluruh. Dimensi i’jaz bayani menegaskan keindahan bahasa, kekuatan 

retorika, dan kedalaman makna al-Qur’an yang tidak tertandingi, sehingga mampu 

menggugah hati, menggerakkan akal, serta membentuk perilaku masyarakat. Hal ini 

membuktikan bahwa al-Qur’an bukanlah karya manusia, melainkan wahyu ilahi yang 

memiliki daya transformasi peradaban. 

Kajian terhadap pemikiran Fahd bin ‘Abdurrahman ar-Rami dalam Khasha’is al-

Qur’an memperlihatkan bahwa metode al-Qur’an dalam mereformasi masyarakat 

dibangun di atas prinsip-prinsip universal. Nilai-nilai seperti tadarruj (bertahap), hikmah 

(kebijaksanaan), mau’izhah hasanah (nasihat yang baik), dan mujadalah bi al-lati hiya 

ahsan (dialog terbaik) terbukti mampu mengubah masyarakat jahiliyah yang sarat 

kesyirikan dan konflik menjadi masyarakat Islami yang berperadaban. Hal ini 

menunjukkan bahwa metode al-Qur’an selalu realistis, kontekstual, dan sesuai dengan 

fitrah manusia. 

Dalam konteks modern, relevansi metode al-Qur’an semakin penting di tengah 

tantangan globalisasi, krisis moral, disrupsi budaya, dan disorientasi nilai. Melalui i’jaz 

bayani, al-Qur’an menawarkan paradigma reformasi yang integral, yaitu membina 

pribadi beriman dan berakhlak, memperkuat solidaritas sosial, serta menegakkan 

keadilan. Dengan demikian, i’jaz bayani tidak hanya menjadi bukti kemukjizatan bahasa 

al-Qur’an, tetapi juga fondasi metodologis untuk membangun peradaban manusia yang 

adil, seimbang, dan berlandaskan nilai-nilai ilahi. 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MUQADDIMAH Vol. 1, No. 2, September 2025 54 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qaththan, S. M. (2018). Pengantar Studi Ilmu Al-Qur’an. Pustaka Al-Kautsar. 

Al-Rumi, F. bin ’Abd al-R. bin S. (2019). Prinsip Dasar Dan Metodologi Penafsiran Al-

Qur’an (Buhuts fi Ushul al-Tafsir wa Manahijih). In Antasari Press. 

Albab, A. U., & Al Jauhariyah, N. (2025). DINAMIKA HUKUM KHAMR DALAM 

AL-QUR’AN: STUDI KOMPARATIF TAFSIR AHKAM AL-QUR’AN KARYA 

AL-JAṢṢĀṢ DAN IBNU AL-‘ARABI DALAM KONTEKS SOSIAL 

KONTEMPORER. LISAN AL-HAL: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan 

Kebudayaan, 19(1), 139–150. https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v19i1.139-150 

Azizan, A. S. M., Nor, Z. M., & Hamdan, M. A. M. (2022). Faktor-Faktor Mempengaruhi 

Kritikan Riwayat Sirah: Satu Kajian Terhadap Nūr Al-Dīn Al-Ḥalabī Dalam 

Karyanya Al-Sīrah Al-Ḥalabiyyah. SEMINAR WARISAN NABAWI KALI KE-8, 123. 

Gülen, M. (2004). Toward a Global Civilization of Love and Tolerance. 

Helim, A. (2019). Maqashid al-syari’ah versus usul al-Fiqh (Konsep dan posisinya 

dalam metodologi hukum islam). Pustaka Pelajar. 

Ichwan, M. N. (2017). Metode dan corak tafsir al-Misbah karya Prof. M. Quraish Shihab. 

Jakfar, T. M. (2019). Sunnah Non-Tasyri’Iyyah Menurut Yusuf Al-Qardhawi. Ar-Raniry 

Press. 

Khalafallâh, M. A. (1999). Al-Fann al-Qashashî fî al-Qur ‘ân al-Karîm: Ma’a Syarh wa 

Ta’lîq Khalîl ‘Abd al-Karîm. London, Beirut, Cairo: Sînâ li al-Nasyr dan al-Intisyâr 

al-‘Arabî. 

Masrur, A. (2014). Modernisasi pendidikan Islam: telaah pemikiran Azyumardi Azra 

tentang modernisasi pendidikan Islam di Indonesia. Universitas Islam Negeri 

Maulana Malik Ibrahim. 

Mohd Nathir, K. A., & Othman, M. S. (2021). I’jaz Bayaniy dan Perkembangan Kajian 

Menerusi Al-Qur’an. ‘Abqari Journal, 24(1), 29–45. 

https://doi.org/10.33102/abqari.vol24no1.315 

Nikmah, L. (2017). Penafsiran Ṭāhir Ibn ‘Āsyūr Terhadap Ayat-ayat tentang Demokrasi: 

Kajian atas Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Journal of Islamic Studies and 

Humanities, 2(1), 79–103. https://doi.org/10.21580/jish.21.2517 

Shavit, U. (2015). Shari’a and muslim minorities: the wasati and salafi approaches to 

fiqh al-aqalliyyat al-muslima. Oxford University Press. 

Umami, F., Nasution, R. A. F., & Alrasyid, H. (2024). I’jaz Al-Bayani Dalam Uslub Al-

Qur’an: Hamzah Istifham Dalam Al-Qur’an. HUMANITIS: Jurnal Homaniora, 

Sosial Dan Bisnis, 2(6), 604–609. 

Wardani, W. (2022). PRINSIP DASAR DAN METODOLOGI PENAFSIRAN AL-

QUR’ÂN FAHD BIN ’ABD AL-RAHMÂN BIN SULAYMÂN AL-RÛMÎ. 

Yunus, S. M. (2022). Perkembangan Fiqh Statis dan Dinamis Terjemahn Buku Karya Dr. 

Yusuf Al-Qaradhawi, Judul Al fiqh Al Islam Bana Al Ashalah Wali Al-Tajdid. UIN 

Ar-Raniry Repository, 1–104. 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

